### تضسير سورة سبأ قال الله تعالى:

# (بنسمِ ٱللَّهُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

(ٱلْحَمَدُ بِلَهُ ٱلّذِى اللّهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَمَدُ فِي ٱلْآخِرَةَ وَهُو الْمَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ الْمَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَآءِ وَمَا يَغْرُجُ فِيماً وَهُو ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ اللّهِ وَقَالَ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا السَّمَاةَ قُلْ بَلَى وَرَقِي لَتَأْتِينَا الْعَلَيْ الْفَيْتِ لَا يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْخَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا آلْتَمْ الْفَيْتِ لَا يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْخَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا آلْتَمْ لِحَبْرُ إِلّا فِي حَيْتِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْخَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا آلْسَمْ لِحِينَ أَوْلَتِهِكَ هُمْ مَعْفِيقٌ مُن السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْإِينَ الْمَعْ فِي اللّهُ السَّمْ لِحَيْقَ أَوْلَكِيكَ هُمْ مَعْفِيقٌ وَيَعْلِمُ السَّمْ فِي وَيَعْلِمُ السَّمْ فَي وَيَعْلِمُ السَّمْ فَي وَيَعْلِمُ السَّمْ فَي وَيَعْلِمُ السَّمْ فَي وَي اللّهُ مَا مَنْهُ وَعُلْمِ اللّهُ مِن اللّهُ مَا أَلْكُولُ السَّمْ وَلَيْ اللّهُ وَلَهُ السَّمْ وَي وَيَعْلِمُ السَّمْ وَي وَي اللّهُ السَّمْ وَي وَي اللّهُ السَّمْ وَي وَي اللّهُ السَّمْ وَي وَي اللّهُ السَّمْ فِي وَي اللّهُ السَّمْ وَي مَا الْمُعْلِمُ السَّمْ وَي وَي اللّهُ السَّمْ وَي وَي اللّهُ السَّمْ وَي وَي اللّهُ السَّالَةُ فَي اللّهُ السَّا اللّهُ اللّهُ السَّالِي اللّهُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَقُ اللّهُ اللّهُ السَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَي وَي هُو وَي هُو وَي هُولِكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللل

س: وضح معنى ما يلي:

﴿يَلِجُ - يَعْرُجُ - لَا يَعْرُبُ ۗ - مِثْقَالُ - سَعَوْ فِيّ ءَايَلِنَا - مُعَاجِزِينَ - رِّجْزٍ - أَلِيمُ -صِرَطِ ﴾؟

ج:

| معناها                                            | الكلما                     |
|---------------------------------------------------|----------------------------|
| يدخل ويغيب                                        |                            |
| يصعل                                              | (يعن )                     |
| <u>کینی</u> کا                                    | (لاَيَعُزُبُ)              |
| وزن                                               | (مِثْقَالُ)                |
| اجتهدوا لإبطال حججنا وآياتنا                      | (سَعَوْ فِي ءَايَلْتِنَا ) |
| مُغالبين - يظنون أنهم بعجزوننا ولا نستطيع الإتيان | (مُعَاجِزِينَ)             |
| Let.                                              |                            |
| الرجز - أسوأ العذاب - العذاب السيئ                | (رِّجْز)                   |
| مؤلم موجع                                         | (أَلِيمٌ)                  |
| طريق                                              | (صِرَطِ )                  |

### \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿الْحَمَدُ لِلَّهِ اللَّذِى لَهُ. مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْحَمَدُ فِي الْآخِرَةَ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ اللَّهُ ؟

ج: المعنى - والله أعلم - الحمد الكامل لله عنى - والله أعلم - الحمد كله وله

الشكر كله إذ له ما في السموات وما في الأرض لا شريك له في ملكه ولا منازع له في أمره، فله الحمد على ذلك فلا ننزل حاجاتنا إلا به هو ولا يكشف الكروب إلا هو ولا يأتي بالخير إلا هو سبحانه وتعالى، وكذا، وكما أن له الحمد الكامل في الدنيا، فله الحمد أيضًا في الآخرة كما يقول أهل الإيمان فألُحَمَّدُ لِلهُ الذي صَدَقَا وَعَدَهُ في [الزمر: ٤٧]، وكما يقولون: ﴿المُحَمَّدُ لِلهُ الذِي المَا المُا المَا المَا المَا المَا المَا المَا المُا المَا المُا المَا المَا

وها هي بعض أقول العلماء في ذلك.

قال الطبرى دَخَلْتُهُ:

يقول تعالى ذكره: الشكر الكامل والحمد التام كله للمعبود الذي هو مالك جميع ما في السماوات السبع وما في الأرضين السبع دون كل ما يعبدونه، ودون كل شيء سواه لا مالك لشيء من ذلك غيره، فالمعنى الذي هو مالك جميعه ﴿وَلَهُ ٱلْمُمَّدُ فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ [سبأ: ١] يقول: وله الشكر الكامل في الآخرة كالذي هو له ذلك في الدنيا العاجلة؛ لأن منه النعم كلها على كل من في السماوات والأرض في الدنيا، ومنه يكون ذلك في الآخرة فالحمد لله خالصًا دون ما سواه في عاجل الدنيا وآجل الآخرة لأن النعم كلها من قبله لا يشركه فيها أحد من دونه وهو الحكيم في تدبيره خلقه وصرفه إياهم في تقديره خبير جهم وبما عملوا وما هم عاملون، محيط بجميع ذلك.

وأورد بإسنادٍ حسن عن قتادة ﴿وَهُو اَلْحَكِيمُ الْخَبِيرُ اللهُ حكيم في أمره، خبرٌ بخلقه.

وقال ابن كثير رَحْلَللهُ:

يخبر تعالى عن نفسه الكريمة: أن له الحمدَ المطلق في الدنيا والآخرة؛ لأنه المنعم المتفضل على أهل الدنيا والآخرة، المالك لجميع ذلك، الحاكم في جميع ذلك، كما قال: ﴿ وَهُوَاللَّهُ لاَ إِلاَهُ إِلَّا هُوِّلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْأُولَى وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ جميع ذلك، كما قال: ﴿ وَهُوَاللَّهُ لاَ إِلاَهُ إِلَّا هُوَلَا اللَّهُ وَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ

ثم قال: ﴿ وَلَهُ الْمُحَمِّدُ فِي الْآخِرَةَ ﴾، فهو المعبود أبدًا، المحمود على طول المدى. وقال: ﴿ وَهُو الْمَكِيمُ ﴾ أي: في أقواله وأفعاله وشرعه وقدره، ﴿ الْخَبِيرُ ﴾ الذي لا تخفى عليه خافية، ولا يغيب عله شيء.

### وقال القرطبي رَخِيْلِتُهُ:

﴿ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْآخِرَةَ ﴾ قيل: هو قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعُدهُ ﴿ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعُدهُ ﴿ وَ الزمر ٢٤] وقيل: هو قوله تعالى: ﴿ وَمَاخِرُ دَعُونِهُمْ أَنِ ٱلْحَمُدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَرَبِ وَعُدهُ ﴿ وَالْآخِرَةَ كُمّا أَنِهِ المحمود فِي الْعَرَبُ كُمّا أَنِهِ المحمود فِي الْعَرْبُ وَهُوَ اللّهُ وَلَيْ وَهُوَ اللّهُ وَلَيْ وَهُوَ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ وَاللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِي اللّهُ وَلّهُ وَلِي اللّهُ وَلَّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ فَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ لَا مُعَلّمُ وَاللّهُ وَل

### \*\*\*

س: اذكر بعض ما يستوجب الحمد لله الذي له ما في السموات رما في الأرض.

 كما قال تعالى: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعَمَةٍ فَمِنَ اللَّهِ ﴾ [النحل: ٥٣]. وكما قال: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا ۗ ﴾ [النحل: ١٨].

ومن نعمه علينا إنزاله القرآن على نبينا محمد عَلَيْهُ وهدايتنا للإسلام.

ومما يستوجب الحمد كونه مالك أمر السموات والأرض فهي ملك له فلا نلتجئ لغيره ولا نرجو سواه فهو المعطي الوهاب فلا تتشعب بنا السبل، ولا تتفرق بنا الطرق، فكل ما نريده نسأله ربنا سبحانه.

وكذا فهو المحمود في الآخرة، فالأمر هناك أمره، والملك ملكه، ولا منازع ينازع، ولا شريك يعارض، وهو الرحمن الرحيم.

### \*\*\*

# س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ مِنْ مُمَاكِنَجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِهَا وَهُوَ ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ ﴿ اللهِ مِنْهِ الْمَالِمُ الْمُعَالِّمُ الْمُعَا

ج: المعنى - والله تعالى أعلم -: أن الله الله العلم كل شيء، ومن علمه أنه يعلم ما يدخل في الأرض ويغيب فيها من بذور وأموات وغير ذلك، وكذا يعلم ما يخرج منها من نبات وكنوز وبراكين ودواب وغير ذلك، وكذا يعلم ما ينزل من السماء من قطر (غيث)، ومن ملك ومن أمر ومن نهي، وغير ذلك.

وأيضًا يعلم ما يعرج في السماء وما يصعد فيها من عمل ومن قول وأرواحٍ وغير ذلك.

وهو الرحيم بعباده الغفور لهم.

#### قال الطبرى رَحْلَللهُ:

يقول تعالى ذكره: يعلم ما يدخل الأرض وما يغيب فيها من شيء. من قولهم: ولجت في كذا: إذا دخلت فيه، كما قال الشاعر:

### رأيت القوافي يتلجن موالجا تضايق عنها أن تولجها الإبر

يعني بنوله: «يتلجن موالجا»: يدخلن مداخل ﴿ وَمَا يَغَرُجُ مِنْهَا ﴾ يقول: وما يضعد في يخرج من الأرض ﴿ وَمَا يَنزِلُ مِن الله أَنه العالم الذي لا يخفى عليه شيء في السماوات والأرض، مما ظهر فيها وما بطن، وهو الرحيم الغفور، وهو الرحيم بأهل التوبة من عباده أن يعذبهم بعد توجهم، الغفور لذنوبهم إذا تابوا منها.

### وقال ابن كثير رَحْ لَللهُ:

وقال مالك عن الزهري: خبير بخلقه، حكيم بأمره؛ ولهذا قال: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخُرُجُ مِنْهَا ﴾ أي: يعلم عدد القطر النازل في أجزاء الأرض، والحب المبذور والكامن فيها، ويعلم ما يخرج من ذلك عدده وكيفيته وصفاته، ﴿ وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَآءِ ﴾ أي: من قطر ورزق، ﴿ وَمَا يَغِرُ فِهَا ﴾ أي: من الأعمال الصالحة وغير ذلك، ﴿ وَهُو الرَّحِيمُ الْغَفُورُ ( الله المنوكلين بعباده فلا يعاجل عُصاتهم بالعقوبة، الغفور عن ذنوب التائبين إليه المنوكلين عليه.

### وقال القرطبي رَحَمْ إَللَّهُ:

قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي ما يدخل فيها من قطر وغيره كما قال: ﴿ فَسَلَكُهُ مِنَابِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ ﴾ من الكنوز والدفائن والأموات وماهى له

كفات ﴿ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا ﴾ من نبات وغيره ﴿ وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ من الأمطار والثلوج والبرد والصواعق والأرزاق والمقادير والبركات وقرأ على بن أبي طالب «وما ننزل» بالنون والتشديد ﴿ وَمَا يَعْرُجُ فِهَا ﴾ من الملائكة وأعمال العباد قاله الحسن وغيره ﴿ وَهُوَ ٱلرَّحِيمُ ٱلْغَفُورُ ١٠٠٠ ﴾.

جمدًا ﷺ أن يُقسم بربّه على أن الساعة ستأتي، وذلك في ثلاث مواطر من الكتاب المزيز. بيّنها. ج: أجاب على ذلك الحافظ الركثير إذ قال:

هذه إحدى الآيات الثلاث التي لا رابع لهن، مما أمر الله رسوله صلى الله عليه وسلم أن يقسم بربه العظيم على وقوع المعاد لَمَّا أنكره مَنْ أنكره من أهل الكفر والعناد، فإحداهن في سورة يونس: ﴿ ﴿ وَيَسْتَنْبِ وُنَكَ أَحَقُّ هُوَّ قُلْ إِي وَرَيِّنَ إِنَّهُ لَحَقٌّ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ وَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ كَفُرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَأَةُ قُل بَلَى وَرَبِّي لَتَأْتِينَّكُمْ ﴿، وَالثَّاللَّةِ فِي النَّعْ ابن ﴿ زَعَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَن لَن يُبَعثُوا أَقُل بَلِي وَرَبِّ لَنتُعَثَّن مُّمَ لَنُبَوِّنُ بِمَا عَمِلْتُم وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ ﴿ الْعَانِ ١٠ ] ﴿ فَقُولُه: ﴿ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّي لَتَأْتِينَكُمْ ﴾، ثم وصفه بما يؤكد ذلك ويقرره: ﴿ عَلِمِ ٱلْعَيْبُ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَآ أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلَآ أَكْبَرُ إِلَّا فِي جِ مُبِينِ ٧٠٠.

### # # #

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَكِي وَرَبِّي لَتَأْتِنَكُمُ عَلِمِ ٱلْغَيْبُ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَآ أَصْفَرُ مِن

# ذَلِكَ وَلَاّ أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَبِ مُبِينِ ٣ ﴾.

ج: المعنى - والله تعالى أعلم -: أن أهل الكفر قالوا منكرين البعث، ومكذبين رسول الله على قالوا: لا تأتينا الساعة، أي ليس هناك بعث، ولا ثواب ولا عقاب، فأمر الله نبيه محمدًا على أن يُقسم لهم بربّه على وقوعها، إذ الله قال: ﴿ قُلُ بَلَ وَرَفِي لَتَأْتِينَ كُمْ ﴾، وأما عن موعد وقوعها فلا يعلمه إلا هو، فهو سبحانه لا يغيب عنه ولا يخفى وزن ذرة من أي شيء كان في السموات أو في الأرض، ولا أصغر من وزن الذرة ولا أكبر والله محيط به علمًا، ثم هو مشب في كتاب موضح مظهر للأشياء لا يعلمه إلا هو.

### قال الطبري رَخِمُلَتُهُ:

يقول تعالى ذكره: ويستعجلك يا محمد الذين جحدوا قدرة الله على إعادة خلقه بعد فنائهم بهيئتهم التي كانوا بها من قبل فنائهم من قومك بقيام الساعة؛ استهزاء بوعدك إياهم وتكذيبًا لخبرك، قبل لهم: بلى تأثيكم وربي، قسمًا به لتأتينكم الساعة، ثم عاد جل جلاله بعد ذكره الساعة على نفسه، وتمجيدها فقال: ﴿عَلِمِ ٱلْغَيْبُ ﴾.

ويعني جل ثناؤه بقوله: ﴿لَايَعَرُبُ عَنَّهُ ﴾ لا يغيب عنه ولكنه ظاهر له

وقوله: ﴿مِثْقَالُذَرَّةِ ﴾ يعني: زنة ذرة في السماوات ولا في الأرض يقول تعالى ذكره: لا يغيب عنه شيء من زنة ذرة فما فوقها فما دونها، أين كان في السماوات ولا في الأرض ﴿وَلا آَصْغَرُمِن ذَلِك ﴾ يقول: ولا يعزب عنه أصغر من مثقال ذرة ﴿وَلا آَصُغَرُ ﴾ منه ﴿إِلّافِ كِتَبِ مُّبِينِ ﴿ ) هو مثبت في كتاب يبين للناظر فيه أن الله تعالى ذكره قد أثبته وأحصاه وعلمه فلم يعزب

عن علمه.

وقال الحافظ ابن كثير رَحْلَللهُ:

قال مجاهد وقتادة: ﴿ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ ﴾ لا يغيب عنه، أي: الجميع مندرج تحت علمه فلا يخفى عليه منه شيء، فالعظام وإن تلاشت وتفرقت وتمزقت، فهو عالم أين ذهبت وأين تفرقت، ثم يعيدها كما بدأها أول مرة، فإنه بكل

\*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّدِلِحَاتِ ۗ أُولَئِهِكَ لَكُمْ أَوْلَكِهِكَ أَوْلَكِهِكَ لَكُمْ أَوْلَكِهِكَ لَكُمْ مَغْفِوْقَ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ اللهِ وَٱلَّذِينَ سَعَوْ فِي ءَايلِتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَئِهِكَ لَمُمُ عَذَابٌ مِّن رِّجْزِ أَلِيمٌ اللهِ مَن رَجْزِ أَلِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ج: الآيتان - والله تعالى أعلم - مرتبطتان في معنيهما بالآية التي تقدمتهما فالمعنى أن الساعة ستأتي، ليجزي الله على المحسن بإحسانه والمسيئ بإساءته، فالذين صدقوا المرسلين، وآمنوا بما أنزل الله على رسله وأتبعوا ذلك وصاحبوه بصالح الأعمال لهم مغفرةٌ لذنوبهم ورزق كريم جزاء صالح أعمالهم، وهذا الرزق الكريم هو الجنة.

وأما الذين اجتهدوا للصلاعن سبيل الله ولإبطال الآيات والحجج يظنون أنهم سيفوتوننا ويهربون منا ونعجز عنهم فأولئك لهم عذاب شديد مؤلم موجع من أسوأ العذاب.

#### قال الطبرى رَحْ لَسُّهُ:

يقول تعالى ذكره: أثبت ذلك في الكتاب المبين كي يثيب الدين آمنوا بالله ورسوله وعملوا بما أمرهم الله ورسوله به وانتهوا عما نهاهم عنه على طاعتهم ربهم ﴿أُولَكِيكَ لَمُم مَغْفِرَةً ﴾ يقول جلَّ ثناؤه: لهؤلاء البدين آمنوا وعملوا الصالحات مغفرة من ربهم لذنوبهم ﴿وَرِزْقُ كَرِيمٌ الله على يقول: وعيش هنيء يوم القيامة في الجنة.

وأورد بإسنادٍ حسن عن قتادة: ﴿ أُوْلَئِيكَ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ اللَّهُ فِي الْجِنة.

#### وقال رَحْمُ لِللَّهُ:

يقول تعالى ذكره: أثبت ذلك في الكتاب ليجزي المؤمنين ما وصف وليجزي الذين سعوا في آياتنا معاجزين، يقول: وكي يثيب الذين عملوا في إبطال أدلتنا وحججنا معاونين يحسبون أنهم يسبقوننا بأنفسهم فلا نقدر عليهم ﴿أُولَكِكَ لَمُمْ عَذَابٌ ﴾ يقول: هؤلاء لهم عذاب من شديد العذاب الأليم، ويعني بالأليم المهجع.

وأورد بإسناد حسن عن قتادة، قوله: ﴿سَعَوْ فِي ءَايَلِنَا مُعَجِزِينَ ﴾ أي: لا يعجزون ﴿أُولَتِكُ فَكُمْ عَذَابُ مِن رِجْزٍ ٱلِيمُ ﴿ فَ اللهِ عَالَ: الرجز: سوء العذاب، الأليم: الموجع.

وبإسنادٍ صحيح عن ابن زيد في قول الله: ﴿ وَالَّذِينَ سَعَوْ فِي ءَايَتِنَا مُعَجِزِينَ ﴾ قال: جاهدين ليهبطوها أو يبطلوها، قال: وهم المشركون، وقرأ ﴿لَاتَسْمَعُوا لِهَاذَا اللهُ عَالَى وَهُمُ الْمُثَوِّا لِهَاذَا اللهُ عَالَمُ وَتَعْلِمُونَ اللهُ ﴾ [فصل ٢٠٠].

### وقال الحافظ ابن كثير رَحْمُلَلَّهُ:

ثم بين حكمته في إعادة الأبدان وقيام الساعة بقوله ﴿ لَيْجُرِي الّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيمُواْ الصَّلِلِحَاتِ أَوْلَتِهِكَ لَمُم مَّغَفِرَةً وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ وَاللّٰبِي سَعَوْ فِي ءَاينَتِنَا مُعَجِزِينَ ﴾ أي: سعوا في الصد عن سبيل الله وتكذيب رسله ﴿ أُوْلَتِكَ لَمُمْ عَذَابٌ مِن رِّجْزِ أَلِيمٌ ﴿ وَيعذب الأَسْقِياء من مِن رِّجْزِ أَلِيمٌ ﴿ وَيعذب الأَسْقِياء من المؤمنين، ويعذب الأَسْقِياء من الكافرين، كما قال: ﴿ لَا يَسْتَوِى آصَحَبُ النّادِ وَأَصْبَ الْجَنّةِ أَصْحَبُ الْجَنّةِ هُمُ الْكَافرين، كما قال: ﴿ لَا يَسْتَوِى آصَحَبُ النّادِ وَأَصْبَ الْجَنّةِ أَصْحَبُ الْجَنّةِ هُمُ الْكَافرين، كما قال: ﴿ لَا يَسْتَوِى آصَحَبُ النّادِ وَأَصْبَ الْجَنّةِ أَلْمَ اللهِ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ الْمُعْمِينَ فِي الْأَرْضِ آمَ نَجَعَلُ الْمُتَقِينَ كَالْفُجَادِ ﴿ أَمْ خَعَلُ اللّهِ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ المُعْمَلُ الْمُتَقِينَ كَالْفُجَادِ ﴿ أَلْ اللّهِ وَاللّهِ اللهِ اللهِ وَالْمَالِكَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ ا

### وقال القرطبي رَحْمُ إِللهُ:

قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ سَعَوْ فِي ٓ ءَايَتِنَا ﴾ أي في إبطال أدلتنا والتكذيب بآياتنا ﴿ مُعَاجِزِينَ ﴾ مسابقين يحسبون أنهم يفوتوننا وأن الله لا يقدر على بعثهم في الآخرة وظنوا أنا نهملهم فهؤلاء ﴿ لَكُمْ عَذَابٌ مِّن رِّجْزٍ أَلِيمٌ اللهِ ﴾.

## \*\*

س: قريم ما معناها؟

ج: الظاهر أن معناها هنا: ويعلم، ويوقن.

# \*\*

س: من النذين أوتوا العصم المندي عناهم الله بقوله: ﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمُ ... ﴾؟

ج: لأهل العلم أقوال هاهنا:

أحدهما: أنهم أهل الكتاب الذين آمنوا وأسلموا كعبدالله بن سلام وغيره.

الثاني: أنهم أصحاب رسول الله عَلَيْكَيْ.

الثالث: أنهم عموم من آتاهم الله علمًا بكتابه وبسنة رسوله علم.

### \*\*

س: وضح وجه المواو في قوله: ﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ٱلَّذِىٓ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ هُوَ ٱلْحَقَّ ...﴾.

ج: في ذلك وجوه للعلماء:

أحدها: أن قوله: ﴿ وَيَرَى ﴾ معطوف على ﴿ لِيَجْزِئ ﴾ فالمعنى - والله أعلم - قل: بلى وربي لتأتينكم الساعة ليجزي الذي آمنوا وعملوا الصالحات بالقسط.

... وليعلم الذين أوتوا العلم أن القرآن حقٌّ بها فيه من وعد ووعيد وثواب

الثان أنها للمقابلة، والمعنى، وكما أن أهل الكفر ينكرون البعث ويقولون لا تأتينا الساعة، ففي مقابلهم أهل العلم يعلمون أن الساعة حق.

وستقوم الساعة حتى يتأكد لهم ما أُخبروا به.

الثالث: أن الذين أو توا العلم في الدنيا يعلمون - وقبل مجيء الساعة - أن الذي أنزل إليك من ربك هو الحق، فهذا ثناءٌ عليهم.

وهذه أقوال بعض العلماء في ذلك

قال الطبرى رَحْلُللهُ:

يقول تعالى ذكره: أثبت ذلك في كتاب مبين ليجزي الذين آمنوا والذين سعوا في آياتنا ما قد بين لهم، وليرى الذين أوتوا العلم، فيرى في موضع نصب عطفًا به على قوله: ﴿ لِيَجْزِى الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴿ وعنى بالذين أوتوا العلم مسلمة أهل الكتاب كعبد الله بن سلام، ونظرائه الذين قل قرءوا كتب الله التي أنزلت قبل الفرقان، فقال تعالى ذكره: وليرى هؤلاء الذين أوتوا العلم بكتاب الله الذي هو التوراة الكتاب الذي أنزل إليك يا محمد من ربك هو الحق.

وقيل: عنى بالذين أوتوا العلم: أصحاب رسول الله عليه.

وأورد بإسنادٍ حسن عن قتادة: ﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ٱلَّذِى ٓ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ هُوَ ٱلْحَقّ ﴾ قال: أصحاب محمد.

وقوله: ﴿ وَيَهْدِى ٓ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ يَهُ وَلَ: ويرشد من اتبعه وعمل بما فيه إلى سبيل الله العزيز في انتقامه من أعدائه الحميد عند خلقه، فأياديه عندهم ونعمه لديهم. وإنما يعني أن الكتاب الذي أنزل على محمد يهدي إلى الإسلام.

### وقال ابن كثير كالله:

وقول : ﴿ وَيُرَى اللَّذِينَ اُوتُولِ الْعِلْمَ الَّذِي آأُنِكَ الْرِيلَ الْكِلْمَ الَّذِي آأُنِكَ الْرِيلَ الله وهي أن المؤمنين بما أنزل على الرسل إذا شاهدوا قيام الساعة ومجازاة الأبرار والفجار بالذي كانوا قد علموه من كتب الله في الدنيا رأوه حينئذٍ عين اللهن ويقولون يومئذٍ أيضًا: ﴿ لَقَدْ مَا تَتُ رُسُلُ رَبِنَا إِلْمُنَّ فِي الدنيا رأوه حينئذٍ عين اللهن ويقولون يومئذٍ أيضًا: ﴿ لَقَدْ مَا تَتُ رُسُلُ رَبِنَا إِلْمُنَّ فِي الدنيا رأوه حينئذٍ عين اللهن ويقولون يومئذٍ أيضًا: ﴿ لَقَدْ مَا تَتُ رُسُلُ وَيَنَا إِلْمُنَّ وَيَعْدِي اللَّهُ وَالْمُولَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُ وَيُولُولُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُ وَلَّ اللَّهُ وَلَيْكُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّمُ وَلَّ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَا عَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَا مُعْرَادًا وَاللَّهُ وَلَّا عَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا كَلَّا لَا مُعْلَلْكُ كُلَّهُ اللَّهُ وَلَا مُعْلَمُ وَلَا عُلْكُ كُلَّهُ وَلَا عَلَّا اللَّهُ وَلَا مُعْلَالًا وَلَا اللَّهُ وَلَّا مُعْلَلْكُ كُلَّا مُلْكُ كُلَّهُ وَلَّا عُلَّا لَا مُعْلِمُ اللَّهُ وَلَّا عَلَا اللَّهُ وَلَّا لَا عَلَّا اللَّهُ وَلَّا عَلَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَّا مُعْلَالًا وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَا عَلَّا اللَّهُ وَلَّا مُلْكُولُولُ اللَّهُ وَلَّا مُنْ عَلَّا اللَّهُ وَلَا عَلَّا مِلْ عَلَّا لَا عَلَّا مِلْ اللَّهُ وَلَا عَلْمُ اللَّهُ وَلَا عَلَا عَلَّا مُلْكُولُولُ اللَّهُ وَلَا عَلَا مُلْكُولُولُ الللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَّا مُعْلَا اللَّا عَلَا

### وقال القرطبي رَحْمُ لِسَّهُ:

لما ذكر الذين سعوا في إبطال النبوة بين أن الذين أوتو العلم يرون القرآن حق قال مقاتل: الذين أوتوا العلم هم مؤمنو أهل الكتاب وقال ابن عباس:

هم أصحاب محمد على وقيل جميع المسلمين وهو أصح لعمومه والرؤية بمعنى العلم وهو في موضع نصب عطفًا على ليجزي أي ليجزي وليرى قاله الزجاج والفراء وفيه نظر؛ لأن قوله: ﴿ يِّيَجُزِي ﴾ متعلق بقوله: لتأتينكم الساعة ولا يقال: لتأتينكم الساعة ليرى الذين أوتوا العلم أن القرآن حق فإنهم يرون القرآن حقًا وإن لم تأتيهم الساعة والصحيح أنه رفع على الاستئناف ذكره الفشيري.

قلت: وإذا كان ليجزي متعلقًا بمعنى أثبت ذلك في كتاب مبين فيحسن عطف ويرى عليه أي وأثبت أيظها ليرى الذين أوتوا العلم أن القرآن حق ويجوز أن يكون مستأنفًا.

#### و قال رَحِمْ إِللَّهُ:

﴿ وَيَهْدِى إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ ﴿ وَيَهْدِي القرآن إلى طريق الإسلام الذي هو دين الله ودل بقوله: ﴿ ٱلْعَزِيزِ ﴾ على أنه لا يغالب وبقوله: ﴿ ٱلْحَمِيدِ ﴾ على أنه لا يليق به صفة العجز.



# قال الله تعالى:

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَذَلُكُمْ عَلَى رَجُلٍ يُنَتِثُكُمْ إِذَا مُزِقْتُ مَكُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقِ مَقَالَ ٱلَّذِينَ كَا يُوَمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ خَلْقِ جَعِدِيدٍ ﴿ اللَّهِ مَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عَجِنَةٌ أَبِلِ ٱلّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ فِي ٱلْعَدَادِ وَالشَّمَالِ ٱلْمِعِيدِ ﴿ اللَّهُ مَرَوا إِلَى مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّرَ فَى الْعَدَادِ وَالْقَلْلِ اللَّهِعِيدِ ﴿ اللَّهُ مَا أَنْ مَن اللَّهُ مَا يَعْمَ اللَّهُ مَا يَعْمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ كَسَفًا مِّن السَّمَاةِ وَالْأَرْضِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا لَكُمْ لَكُلْ عَلَيْهُمْ الْأَرْضَ أَوْ نُسْقِطَ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِن السَّمَاةِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا لَكُمْ لَكُلُ عَلَيْهُمْ مِن اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ فِي ذَلِكَ لَا لَكُمْ لَكُمْ عَلَيْهُمْ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا لَكُمْ لَكُمْ عَلَيْهُمْ مِن اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مَا عَلَيْهِمْ كَلَاكُمْ عَلَيْهِمْ كَلَاكُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ كَلَاكُمْ عَلَيْهِمْ كَلَّواللَّهُ لَلْكُولُ عَلَيْهُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَنْ اللَّهُ مَا مَنْ إِلَّا لَكُمْ لَكُمْ لَلْكُولُ عَلَيْهِمْ مَلْكُولُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهِمْ وَمَا خَلْقُهُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ وَلَيْتُوا عَلَيْهِمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُولُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَا عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُمْ عَ

س: وضح معنى ما يلي: ﴿نَدُلُكُورُ - مُزِّقَتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ - خَلْقِ جَكِدِيدٍ - جِنَةً أَ - كِسَفًا -مُّنِيبٍ ﴾.

|                                       | ج:                     |
|---------------------------------------|------------------------|
| معناها                                | الكلمت                 |
| نُخبركم                               | (30%)                  |
| مُتم وتفرقت أجسادكم بعد مصيركم ترابًا | (مُزِقْت كُل لَه فِي ) |
| أحياء بعد الموت                       | (خَلْقِ جَسَدِيدٍ      |
| حيونا                                 | رُجِيًّ ﴿              |
| قطعًا من السماء                       | (كِسَفًا)              |
| رجَّاع – تواب                         | (مُّنِيبِ)             |

# \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كُفُرُواْ هَلَ مُذَلَّ عَلَى أَكُنِ مُنَاتِثَكُمْ إِذَا مُزَقَّتُمْ كُلُّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَغِي خُلُقٍ جَكِدِيدٍ ﴿ ﴾ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عِجَةً ﴿ اللَّهِ مَا لَكُونَ مِا ٱلْآخِرَةِ فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عِجَةً ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عِجَةً ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

ج: حاصل القول في الآيات الكريمة، أن أهل الكفر قال بعضهم لبعض على سبيل السخرية والاستهزاء برسول الله على واستبعاد وقوع يوم القيامة قالوا لبعضهم: هل ندلكم على رجل غريب القول والشأن يخبركم أنكم إذا متم وصرتم ترابًا وتفرقت أجسادكم في كل مكان أنكم ستبعثون خلقًا جديدًا؟ أهذا شخص متقولٌ على الله أم أنه مجنون؟! فلا يخلو شأنه من أمرين إما أن

يكون كذابًا على الله أو أنه مجنون.

فدافع الله على عن نبيه على بقوله: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ فِي ٱلْعَذَابِ وَٱلضَّلَالِ الْمَعِيدِ اللهُ ، أي أن هذا الرسول الكريم ليس بكذاب على الله ، وليس بمجنون بل أهل الكفر متمادون في كفرهم وتكذيبهم وسيؤول ذلك بهم إلى العذاب، فضلًا عماهم فيه من البعد الواضح عن الحق، والانحراف عنه.

وبمحم ذلك قال أهل العلم بالتأويل.

قال الطبري خلته

يقول تعالى ذكره: وقال الذين كفروا بالله وبرسوله محمد على متعجبين من وعده إياهم البعث بعد الممات بعضهم لبعض: ﴿ هَلْ نَدُلُكُمْ ﴾ أيها الناس ﴿ عَلَى رَجُلِ يُنَبِّتُكُمُ إِذَا مُزِقَتُم كُلَّ مُمَزَّقِ إِنَّكُمْ لَفِي خَلِي حَدِيدٍ ﴿ ﴾ يقول: يخبركم أنكم بعد تقطعكم في الأرض بلاء وبعد مصيركم في التراب رفاتًا، عائدون كهيئتكم قبل الممات خلقًا جديدًا.

وأورد بإسناد حسن عن قتادة: ﴿ وَقَالُ اللَّهِ يَنْ كُفُواْ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلِ يُنَتِئُكُمْ إِذَا مُزِقَتُمْ كُون مِن النّاس ﴿ يُنَتِئُكُمُ إِذَا مُزِقَتُمْ كُلُ مُمَزَّقٍ ﴾ قال ذلك مشركو قريش والمشركون من النّاس ﴿ يُنَتِئُكُمُ إِذَا مُزِقَتُمْ كُلُ مُمَزَّقٍ ﴾ إذا أكلتكم الأرض وصرتم رفاتًا وعظامًا وقطعتكم السباع والطير ﴿ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴿ ﴾ ستحيون وتبعثون.

وبإسناد صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلِ... ﴾ إلى ﴿ خَلْقِ جَدِيدٍ ﴿ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلِ... ﴾ إلى ﴿ خَلْقِ جَدِيدٍ ﴿ فَإِذَا بَلِيتُم وَكُنتُم عَظَامًا وترابًا ورفاتًا، ذلك ﴿ كُلَّ مُمَزَّقِ إِنَّكُمْ لَغِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴿ ﴾ قال: (ينبئكم إنكم) فكسر إن ولم يعمل ينبئكم فيها ولكن ابتدأ بها ابتداء، لأن النبأ خبر وقول، فالكسر في إن

لمعنى الحكاية في قوله: ﴿يُنَبِّئُكُمُ ﴾ دون لفظه، كأنه قيل: يقول لكم: ﴿إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾.

يقول تعالى ذكره مخبراً عن قيل هؤلاء الذين كفروا به وأنكروا البعث بعد الممات بعضهم لبعض معجبين من رسول الله على في وعده إياهم ذلك: أفترى هذا الذي يعدنا أنّا بعد أن نمزق كل ممزق في خلق جديد على الله كذبًا؛ فتخلق عليه بذلك باطلًا من القول وتخرص عليه قول الزور ﴿أُم بِهِ عِنَةً ﴾ يقول: أم هو مجنون فيتكلم بما لا معنى له.

وأورد بإسنادٍ حسن عن نعادة قال: قالوا تكذيبًا ﴿أَفَرَىٰعَلَى اللهِ كَذِبًا ﴾ قال: قالوا: إما أن يكون مجنونًا ﴿بَلِ قَالَ: وَالْوَا: إِمَا أَنْ يكون مجنونًا ﴿بَلِ اللهِ ﴿أَنْ بِدِ جِنَّةٌ ﴾ وإما أن يكون مجنونًا ﴿بَلِ اللهِ لَا يُؤْمِنُونَ ... ﴾ الآية.

### قال الطبرى:

وقوله: ﴿بَلِ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ فِي الْعَذَاحِ وَالشَّكَالِ الْبَعِيدِ ﴿ فَ فَي مَصْدَدُ اللَّهِ وَظُنُوا بِهِ مِن أَنه افترى ذكره: ما الأمر كما قال هؤلاء المشركون في محمد في وظنوا به من أنه افترى على الله كذبًا، أو أن به جنة، لكن الذين لا يؤمنون بالآخرة من هؤلاء المشركين في عذاب الله في الآخرة وفي الذهاب البعيد عن طريق الحق وقصد السبيل فهم من أجل ذلك يقولون فيه ما يقولون.

#### وقال ابن كثير رَحْلَللهُ:

هذا إخبار من الله عن استبعاد الكفرة الملحدين قيام الساعة واستهزائهم بالرسول على رَجُلِ يُنَتِثُكُمُ إِذَا مُزِقَتُمُ كُلَّ بالرسول عَلَيْ في إخباره بذلك: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَدُلُكُ مُ عَلَى رَجُلِ يُنَتِثُكُمُ إِذَا مُزِقَتُمُ كُلَّ مُمَزَّقٍ ﴾ أي: تفرقت أجسادكم في الأرض وذهبت فيها كل مذهب وتمزقت كل

ممزق: ﴿إِنَّكُمْ ﴾ أي: بعد هذا الحال ﴿ لَغِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴿ ﴾ أي: تعودون أحياء ترزقون بعد ذلك، وهو في هذا الإخبار لا يخلو أمره من قسمين: إما أن يكون قد تعمد الافتراء على الله أنه قد أوحى إليه ذلك، أو أنه لم يتعمد لكن لُبّس عليه كما يُلبّس على المعتوه والمجنون؛ ولهذا قالوا: ﴿أَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَم بِهِ عِنَةً ﴾ ﴿ قَالَ الله تعالى رادًا عليهم: ﴿ بَلِ ٱلّذِينَ لَا يُؤمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ فِي ٱلْعَذَابِ وَٱلضَّلَالِ اللهُ عِلَى اللهُ عِلَى اللهُ عِلَى اللهُ عِلَى اللهُ عِلَى اللهُ اللهُ

### وقال القرطبي رَحْ لِللهُ:

قوله تعالى: ﴿أَفَرَىٰعَلَى اللّهِ كَذِبًا ﴿ لِما دَحَلَ أَلْفَ الاستفهام استغنيت عن ألف الوصل فحذفتها وكان فتح ألف الاستفهام فرقًا بينها وبين ألف الوصل وقد مضى هذا في سورة مريم عند قوله تعالى: ﴿أَطُلُمُ الْغَبَثِ ﴾ [مريم: ٧٨] مستوفي ﴿أُم بِهِ عِنَةً ﴾ هذا مردود على ما تقدم من قول المشوكين، والمعنى: قال المشركون أفترى على الله كذبًا؟ والافتراء الاختراق أم به جنة؟ أي جنون فهو يتكلم بما لا يدري ثم رد عليهم فقال: ﴿بَلِ ٱلّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ فِي الْعَذَابِ واليوم في الضلال عن الصوب إذا صاروا إلى البعث فهو غدا في العذاب واليوم في الضلال عن الصوب إذا صاروا إلى تعجيز الإله ونسبة الافتراء إلى من أيده الله بالمعجزات.

س: يدافع الله على عن أنبيائه وأوليائه. اذكر بعض الأدلة على ذلك. ج: من الأدلة على ذلك ما يلي:

قوله تعالى ردًّا على أهل الشرك إذ وصفوا رسول الله ﷺ بالافتراء أو الجنون ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ يَا لَأَخِرَةِ فِي ٱلْعَذَابِ وَٱلضَّلَالِ ٱلْبَعِيدِ ﴿ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴿ ثَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴿ ﴾ [القلم: ١-٢]. وقوله تعالى: ﴿ فَنَكِّرُ فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَا يَخْنُونٍ ﴿ أَن . . ﴾ [الطور: ٢٩]. إلى غير ذلك، وقلا قلمنا سائر الأدلة في مواطنها بحمد الله.

# \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ أَنَكُمْ وَاللَّهُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضَ اللَّهُ مَاللَّهُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّنَ السَّمَآءُ وَاللَّهُ لَكُلِّ وَالْأَرْضَ أَوْ لُسَنِّطُ كَايْمَ فِي اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لِكُلِّ وَالْأَرْضَ أَوْ لُسَنِّطُ كَايْمَ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لِكُلِّ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ الللَّا الللللَّهُ الللَّا الللللَّا اللَّا الللللَّا الللللَّلْمُ اللل

ج: المعنى - والله تعالى أعلم -: أفلم ير هؤلا المكوذبون لرسلنا، المنكرون للبعث والحساب، أفلم يروا أنهم حيث كانوا، وحيث ذهبوا ففوقهم سمائي وتحتهم أرضي، وأنا عليهم قادر، إن شئت أسقطت عليهم قطعًا من السماء من فوق رؤوسهم تدمرهم، وإن شئت خسفت بهم الأرض، إن في ذلك لعبرة ودلالة لكل عبد رجَّاع إلى الله عن.

وبنحو ذلك قال أهل العلم.

قال الطبري رَحْلَللهُ:

يقول تعالى ذكره: أفلم ينظر هؤ لاء المكذبون بالمعاد الجاحدون البعث

بعد الممات القائلون لرسولنا محمد على: ﴿أَفَتَرَىٰعَلَى اللهِ عَجِنَةُ ﴾ إلى ما بين أيديهم وما خلفهم من السماء والأرض، فيعلموا أنهم حيث كانوا فإن أرضي وسمائي محيطة بهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم؛ فير تدعوا عن جهلهم وينز جروا عن تكذيبهم بآياتنا حذرًا أن نأمر الأرض فتخسف بهم أو السماء فتسقط عليه قطعا، فإنا إن نشأ نفعل ذلك بهم فعلنا.

وأورد بإستار حسر عن تبادة قوله: ﴿ أَفَلَرْ يَرَوُّا إِلَى مَابَيْنَ أَيَدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم ﴾ قال: ينظرون عن أيمانهم وعن شمائلهم كيف السماء قد أحاطت بهم ﴿إِن نَشَأَ غَنْسِفَ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ ﴾ كما خسفنا بمن كان قبلهم ﴿أَوْ نُسُقِطُ عَلَيْهِمْ كِسَفَا مِن السّماء. أي: قطعًا من السماء.

وقوله: ﴿إِنَّ فِ ذَلِكَ لَآيَةً لِّكُلِّ عَلِمُنْكِ ﴿ اللهِ لَهُ يَقْلُولُ يَقْلُولُ يَقْلُولُ عَلَى ذكره: إن في إحاطة السماء والأرض بعباد الله لآية: يقول: للاللة لكل عبد منيب: يقول لكل عبد أناب إلى ربه بالتوبة، ورجع إلى معرفة توحيده والاقرار بربوبيته والاعتراف بوحدانيته والإذعان لطاعته على أن فاعل ذلك لا يمتنع عليه فعل شيء أراد فعله ولا يتعذر عليه فعل شيء شاءه.

وأورد بإسنادٍ حسن عن قتادة: ﴿إِنَّ فِى ذَلِكَ لَأَيَةً لِكُلِّ عَبْدِمُّنِيبٍ ۖ ﴾ والمنيب: المقبل التائب.

#### وقال ابن كثير رَخْلَللهُ:

ثم قال منبهًا لهم على قدرته في خلق السموات والأرض، فقال: ﴿ أَفَلَمْ يَرُواْ اللَّهُ مَا بَيْنَ أَيَدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّرَ لَاسَّمَاء وَاللَّارُضِ ﴾ أي: حيثما توجهوا وذهبوا فالسماء

مظلة مُظلَّلة عليهم، والأرض تحتهم، كما قال: ﴿ وَالشَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدُ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ اللهُ وَالْأَرْضَ فَرَشَّنَهَا فِنِعْمَ ٱلْمَنِهِدُونَ (اللهُ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قال عبد بن حميد: أخبرنا عبد الرزاق، عن مَعْمَر، عن قتادة: ﴿ أَفَلَمْ يَرَوُا إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّنَ ٱلسَّمَآء وَٱلْأَرْضِ ﴾؟ قال: إنك إن نظرت عن يمينك أو عن شمالك، أو من بين يديك أو من خلفك، رأيت السماء والأرض.

وتوك . ﴿ إِن أَمْنَا أَغَلِفَ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفًا مِّنَ ٱلسَّمَآءُ ﴾ أي: لو شئنا لفعلنا جم ذلك لظلمهم وقدرتنا عليهم، ولكن نؤخر ذلك لحلمنا وعفونا.

ثم قال: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَكُنِّ مَبْرِمُنِيبٍ ﴿ ﴾ قال مَعْمَر، عن قتادة: ﴿مُنِيبِ ﴾: تائب.

وقال سفيان عن قتادة: المنيب: المقبل إلى الله عليه

أي: إن في النظر إلى خلق السماء والأرض لدلالة لكل عبد فَطِن لبيب رَجَّاع إلى الله، على قدرة الله على بعث الأجساد ووقوع المعاد؛ لأن مَنْ قدر على خلق هذه السموات في ارتفاعها واتساعها، وهذه الأرضين في انخفاضها وأطوالها وأعراضها، إنه لقادر على إعادة الأجسام ونشر الرميم من العظام، كما قال تعالى: ﴿ أَوَلَيْسَ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَدِدٍ عَلَى أَن عَلَى مِثْلُهُمْ بَلْ ﴾ كما قال تعالى: ﴿ لَحَلُقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ أَكَبُرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَلْكِنَ أَكُنَ السَّكَوَةِ وَالْأَرْضِ أَكْبُرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَلْكِنَ أَكُنَ السَّكَوَةِ وَالْأَرْضِ أَكْبُرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَلْكِنَّ أَكُنَ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الل

### وقال القرطبي رَحْمُلِللهُ:

أعلم الله تعالى أن الذين قدر على خلق السموات والأرض وما فيهن قادر

على البعث وعلى تعجيل العقوبة لهم فاستدل بقدرته عليهم وأن السموات والأرض ملكه وأنهما محيطتان بهم من كل جانب فكيف يأمنون الخسف والكسف كما فعل بقارون وأصحاب الأيكة.

وقرأ حمزة و الكسائي: (إن يشأ يخسف بهم الأرض أو يسقط) بالياء في الثلاث أي إن يشاء الله أمر الأرض فتنخسف بهم أو السماء فتسقط عليهم كسفًا الباقون بالنون على التعظيم وقرأ السلمي و حفص (كسفا) بفتح السين، الباقون بالإسكان وقلا تقدم بيانه في سبحان وغيرها ﴿إِنَّ فِ ذَلِكَ لَاَية ﴾ أي في الباقون بالإسكان وقلا تقدم بيانه في سبحان وغيرها ﴿إِنَّ فِ ذَلِكَ لَاَية ﴾ أي في هذا الذي ذكرناه من قلارتنا لآية أي دلالة ظاهرة ﴿لَكُلِّ عَبْدِمُنِيبٍ أَنِهُ أي: تائب رجاع إلى الله بقلبه وخص المنب بالذكر؛ لأنه المنتفع بالفكرة في حُجج الله وآياته.



# ذكر نبي الله داود وسليمان عَلَيْتَهُمَّا

### قال الله تعالى:

وَ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُد مِنَا فَضَلًا يَنِجِبَالُ أَوِّي مَعَهُ وَالطَّيْرُ وَالنَّا لَهُ الْحَدِيدُ الْمَا مَعْمَلُوا صَلِحًا إِنِي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ اللَّهِ وَلَيْسَلِمُ اللَّهِ عَنْ الْمَوْنَ بَصِيرٌ اللَّهِ وَلَسُلَيْمَن اللَّرِيحَ غُلُوهُما شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَاسَلْنَا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ وَمِنَ اللَّهِ فِي اللَّهِ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ مِن يَعْمَلُ اللَّهُ عَيْنَ الْمَوْنَ اللَّهُ مَا يَشَاهُ وَمَن يَنِغُ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا اللَّهُ مَنْ عَذَابِ السَّعِيرِ اللَّ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن عَلَيْ مِن عَلَيْ مَوْنِهِ وَقَدُودِ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَوْتِهِ وَلَيْ اللَّهُ مِن عَلَيْ اللَّهُ عَلَى مَوْتِهِ وَلَيْ اللَّهُ مِن عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى مَوْتِهِ وَلَيْ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَوْتِهِ وَلَيْلُ مِن عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَوْتِهِ وَلَيْ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَوْتِهِ وَلَيْ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَوْتِهِ وَلَيْكُولُ وَقَلِيلٌ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَوْتِهِ وَلَا لَا اللَّهُ اللِي اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ

# س: وضح معنى ما يلي:

﴿ فَضَلًا ۚ - أَوِي - وَأَلَنَا - سَدِعَتِ - وَقَدِّرْ فِي السَّرْدِ ۚ - غُدُوُهَا شَهْرٌ - وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ - وَقَدُر فِي السَّرْدِ َ - غُدُوهِ اللَّهُ عَيْنَ الْقِطْرِ - يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا - تَحَرِيبَ - وَتَمَرْثِيلَ - وَجِفَانِ - كَالْجُوابِ - وَقُدُورِ رَّاسِينَتٍ - الْعَذَابِ الْمُهِينِ ﴾.

رَّاسِينَتٍ - الْعَذَابِ الْمُهِينِ ﴾.

| معناها                                           | الكلمة                                |
|--------------------------------------------------|---------------------------------------|
| شيئًا زائلًا عن الناس - زيادة                    | (فَضْلًا)                             |
| سُبْحي معه - رجَّعي معه التسبيح                  | (أَوِّيِي)                            |
| جعلنا لينًا في يده                               | (وَأَلَنَّا)                          |
| دروع سابغة تغطي الجسم كله                        | (سكېغكتې)                             |
| اجعل الثقب على قدر المسمار                       | (وَقَدِّرُ فِي ٱلسَّرَدِ ۗ            |
| وقد قال البعض: إن السرد هو المسمار نفسه          |                                       |
| وقال آخرون: إن السرد هو الحلق نفسها              |                                       |
| ما تسيره (مسيرتها في الصباح - في الغداة) يعادل   | (غُدُوُّهَا شَهَرٌّ )                 |
| مسيرة الراكب لمدة شهر                            |                                       |
| ومسيرتها في الرواح (عند الرجوع مساء) تعدل مسيرة  | (ورواحها شهر الله                     |
| شهر للراكب                                       |                                       |
| جعلناها سائلة، عين القطر هي عين النحاس، والمراد: | (وَأُسَلِّنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ) |
| جعلنا له النحاس مذابًا، أي: أذبناه له.           |                                       |

### تفسير سورة سبأ

| 470 |   |
|-----|---|
|     | ء |

| يحيد عن الأمر - لا يمتثل الأمر                                  | (يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا) |
|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| الأبنية الجميلة الحسنة البهيجة، والمحراب أفضل                   | ﴿ تُعَارِيبَ ﴾                   |
| شيء في المجالس - وقيل: القصور والمساجد                          |                                  |
| ما يصور على صورة حيوان أو غيره                                  | ﴿وَتُمَاثِيلَ                    |
| جمع جفنة، وهي التي يُوضع فيها الطعام                            | ﴿ رَحِفًا لِ ﴾                   |
| الجواب جمع جابية، وهي الحوض الذي يُجب إليه                      | ﴿ كَالْجُوابِ                    |
| الماء                                                           |                                  |
| جمع قبلر، والراسيات الثوابت التي لا تتحرك من<br>عِظمها وضخامتها | ﴿وَقُدُورِ رَّاسِيَاتٍ ﴾         |
| قدموا شكرًا لله يا آل داود                                      | ﴿أَعْمَلُوٓاْءَالَ دَاوُرِدَ     |
|                                                                 | شُكُراً﴾                         |
| عصاه                                                            | ﴿مِنسَأَتُهُۥ ﴾                  |
| سقط (میتًا)                                                     | ﴿خَرَّ ﴾                         |
| ظهر لها – اكتشفت                                                | ﴿ نَيْنَتِ ﴾                     |
| المُذل المخزي المُرهق                                           | ﴿ٱلْعَذَابِٱلْمُهِينِ            |

# \*\*

س: ما هذا الفضل الذي آتاه الله نبيه داود عليه ؟ ج: لأهل العلم في تعيينه عدة أقوال، وكلها صحيحة، وكلها فضل، لخصها

### القرطبي بقوله:

﴿ وَلَقَدْءَ النِّنَا دَاوُرِدَ مِنَّا فَضَلًا ﴾ بَيَّنَ لمنكري نبوة محمد على أن إرسال الرسل ليس أمرًا بدعًا بل أرسلنا الرسل وأيدناهم بالمعجزات وأحللنا بمن خالفهم العقاب ﴿ ءَانِيْنَا ﴾ أعطينا ﴿ فَضَلًّا ﴾ أي أمرًا فضَّلناه به على غيره واختلف في هذا الفض على تسعة أقوال:

## الأولى: النبوة.

الثالث: العلم قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُردَ وَسُلَيْمَنَ عِلْمًا ﴾ [النمل: ١٥].

الرابع: القوة قال الله تعالى: ﴿ وَلَذَكُرُ عَبْدَنَا دَاوُردَ ذَا ٱلْأَيْدِ ﴾ [ص: ١٧].

الخامس: تسخير الجمال والناس قال الله تعالى: ﴿ يُنجِبَالُ أَوِّ فِي مَعَدُ ،

السادس: التوبة قال الله تعالى: ﴿ فَغَفِّنَا لَهُ ذَاكِيٌّ ﴾ [ص: ٢٦].

السابع: الحكم بالعدل، قال الله تعالى: ﴿ يَلُدُ أُودُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِ ٱلْأَرْضِ ﴾ [ص: ٢٦] الآبة.

الثامنة: إلانة الحديد قال تعالى: ﴿ وَأَلَنَّا لَهُ الْحَدِيدُ ١٠ السَّاءِ ١٠].

التاسع: حسن الصوت وكان داود على ذا صوت حسن روجه حسن وحسن الصوت هبة من الله تعالى و تفضل منه وهو المراد بقوله نبارك و تعالى: ﴿ يَزِيدُ فِي ٱلْخَلِقِ مَا يَشَآءٌ ﴾ [فاطر: ١] على ما يأتي إن شاء الله تعالى وقال على لأبي موسى: «لقد أوتيت مزمارًا من مزامير آل داود». قال العلماء: المزمار والمزمور الصوت الحسن وبه سُمِّيت آلة الزمر مزمارًا.

### # # #

س: كثيرًا ما يتبع إصلاح أمر الدنيا بالحث على إصلاح أمر الآخرة. دلِّل

على ذلك.

ج: من الأدلة على ذلك ما يلي:

قوله تعالى: ﴿ أَعْلُ سَنِيغَنتِ وَقَدِّرْ فِي ٱلسَّرْدِ وَاعْمَلُواْ صَلِاحًا ﴾.

نعقِّب أعمال الدنيا بأعمال الآخرة.

وقول تعالى: ﴿ وَتَكَزَوَّدُوا ﴾ [البقرة: ١٩٧] أي: يا من تريدون الحج، ولا تنسوا أُمرًا آخر، وهو (اد الآخرة، وهو زاد التقوى، قال تعالى: ﴿ وَتَكزَوَّدُوا فَإِن خَيْرَ الزَّادِ النَّقُوعُ ﴾ [البقرة ١٩٧].

و كما قال تعالى: ﴿ يَبَنِي ءَادَمَ فَدُ أَنزَلْنَا عَلَيْكُو لِبَاسًا يُورِي سَوْءَ تِكُمْ وَرِيشًا ﴾ [الأعراف: ٢٦]، ثم قال: ﴿ وَلِبَاسُ ٱلنَّقَوٰى ذَاكِ حَيْرٌ ﴾، إلى غير ذلك من النصوص.

# \*\*

س: وضح المعنى الإجمالي لقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ النَّنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضَلّاً يَنجِبَالُ أَوِّهِ مِنَّا فَضَلًا يَنجِبَالُ أَوْدِي مَعَهُ. وَٱلطّيْرِ وَٱلنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴿ أَن اعْمَلُ سَنِغْتُ وَقَدْ فِي الْمَرْ وَٱلْمَالُونَ الْمَرْ وَٱلْمَالُونَ الْمَرْ وَٱلْمَالُونَ الْمَرْ وَٱلْمَالُونَ الْمَرْ وَٱلْمَالُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّه

ج: المعنى - والله تعالى أعلم -: ولقد مننا على داود على وأعطيناه ما لم نعطه غيره من معاصريه، فلقد تفضلنا عليه بأمور كثيرة زائلة على الناس، ومنها: الصوت الحسن وتسخير الجبال، الجبال تُسبح معه إذا سبح، فكان ذا صوت حسن جدًّا عليه صلاة الله وسلامه كما قال النبي على لأبي موسى طقت : «لقد أُوتيت مزمارًا من مزامير آل داود».

وأمرنا الجبال أن تسبح معه في مشهدٍ مهيبٍ ومنظرٍ عجيبٍ ومَسْمع لم

ثم أرشده الله على إلى العمل الصالح مع هذا العمل الدنيوي، وإلا فليس للعمل الدنيوي، وإلا فليس للعمل الدنيوي نفع بدون عمل صالح، فقد قال تعالى عن أقوام: ﴿ يَعْلَمُونَ ظُهِرًا مِن الْخَيَوةِ الدُّنِيَا وَهُمْ عَنِ الْأَخِرَةِ هُمِّ عَنِفِلُونَ ﴿ ﴾ [الروم: ٧].

فقال تعالى: ﴿وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللهِ أَي: لعملكم مراقب ومطلع وشاهد، لا يخفى علي من عملكم شيء، وسأجازيكم عليه. وبنحو هذا قال أهل العلم.

#### قال الطبرى رَحْلُللهُ:

يقول تعالى ذكره: ولقد أعطينا داود منَّا فضلًا وقلنا للجبال: (أوبي معه): سبحي معه إذا سبح. والتأويب عند العرب: الرجوع ومبيت الرجل في منزله وأهله، ومنه قول الشاعر:

## يومان يحوم مقامات وأنديسة ويوم سير إلى الأعداء تأويب

أي رجوع وقلد كان بعضهم يقرؤه (أُوبي معه) من آب يئوب، بمعنى تصرفي معه، وتلك قراءة لا أستجيز القراءة بها لخلافها قراءة الحجة.

وأورد عدة آثار في تفسير ﴿أُوبِي ﴾ أي: سبِّحي.

وأورد بإسنادٍ صحيح عن إبرزيد في قوله: ﴿ يَنْجِبَالُ أَوِّ بِي مَعَهُ ، ﴾ قال: سبّحي معه.

### وقال الطبرى أيضًا:

وقوله: ﴿وَالطَّيْرِ ﴾ وفي نصب الطير وجهان: أحدهما على ما قاله ابن زيد من أن الطير نُوديت كما نوديت الجبال فتكون منصوبة من أجل أنها معطوفة على مرفوع بما لا يحسن إعادة رافعه عليه فيكون كالمصدر عن جهته، والآخر: فعل ضمير متروك استغني بدلالة الكلام عليه، فيكون معنى الكلام: فقلنا: يا جبال أوبي معه وسخرنا له الطير. وإن رفع ردًّا على ما في قوله: سبحي من ذكر الجبال كان جائزًا، وقد يجوز رفع الطير وهو معطوف على الجبال، وإن لم يحسن نداؤها بالذي نوديت به الجبال، فيكون ذلك كما قال الشاعر:

ألايا عمرو والضحاك سيرا فقد جاوزتما خمر الطريق

وقوله: ﴿وَأَلَنَا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴿ ﴾ ذكر أن الحديد كان في يده كالطين المبلول يصرفه في يده كيف يشاء بغير إدخال نار والإضرب بحديد.

وأورد عن قتادة بسندٍ حسن قال: ﴿وَأَلَنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴿ الله له الحديد بغير نار.

قال الط

وتوك ﴿ أَنِ آعَلُ كِغِنْتِ ﴾ يقول: وعهدنا إليه أن اعمل سابغات: وهي التوامُّ الكوامل من الدروع.

وأورد بإسناد حسن عن قتادة: ﴿ أَنِ ٱعْمَلُ سَنِبِغَنتِ ﴾ دروع وكان أول من صنعها داود، وإنما كان قبل ذلك صفائح.

وبإسناد صحيح عن ابن زيد قال: السابغات: دروع الحديد.

وأورد الطبري قولين في تفسير فوله تعالى: ﴿ وَقَدِّرُ فِ ٱلسَّرُدِ ﴾ حاصلهما: أن السرد هو مسمار حلق الدرع، أي: المسامير التي في الحلق، والآخر السرد هو الحلق بعينها.

#### قال رَحْلَللهُ:

وقوله: ﴿ وَقَدِّرْ فِي السَّرِّدِ ﴾ اختلف أهل التأويل في السرد؛ فقال بعضهم: السرد هو مسمار حلق الدرع.

وأورد بإسناد حسن عن قتادة: ﴿وَقَدِّرْ فِ ٱلسَّرَدِ ﴾ قال: كان يجعلها بغير نار، ولا يقرعها بحديد، ثم يسردها. والسرد: المسامير التي في الحلق. وقال آخرون: هو الحلق بعينها.

وأورد بإسناد صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿ وَقَدِّرْ فِ ٱلسَّرْدِّ ﴾ قال: السرد

حلقه، أي: قدر تلك الحلق، قال: وقال الشاعر:

### أجاد المسدى سردها وأذالها

قال: يقول: وسعها أجاد حلقها.

وقال رَحْالِتُهُذ

وعر بقراله: ﴿ وَقَدْرُ فِ ٱلسَّرِّدِ ﴾: وقدر المسامير في حلق الدروع حتى يكون بمقدار لا تغلط المسمار، وتضيق الحلقة فتفصم الحلقة، ولا توسع الحلقة وتصغر المسامير وتدقها فتسلس في الحلقة.

وقوله: ﴿وَاعْمَلُواْ صَلِحًا ﴾ يقول تعالى ذكره: واعمل يا داود أنت وآلك بطاعة الله ﴿إِنِّ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ ﴾ يقول جل ثناؤه: إني بما تعمل أنت وأتباعك ذو بصر، لا يخفى على منه شيء، وأنامجازيك وإياهم على جميع ذلك.

#### وقال الحافظ ابن كثير رَحْلَللهُ:

يخبر تعالى عما أنعم به على عبده ورسوله داود - صلوات الله وسلامه عليه - مما آتاه من الفضل المبين، وجمع له بين النبوة والملك المتمكن، والجنود ذوي العَدَد والعُدَد، وما أعطاه ومنحه من الصوت العظيم، الذي كان إذا سبح به تسبح معه الجبال الراسيات، الصُّمُّ الشامخات، وتقف لم الطيور السارحات، والغاديات والرائحات، وتجاوبه بأنواع اللغات. وفي الصحيح أن رسول الله على سمع صوت أبي موسى الأشعري يقرأ من الليل، فوقف فاستمع لقراءته، ثم قال: «لقد أوتى هذا مِزْمَارًا من مزامير آل داود».

وقال أبو عثمان النهدي: ما سمعت صوت صَنج ولا بَرْبَط ولا وَتَر أحسن

من صوت أبي موسى الأشعري نَطْفَقُهُ.

ومعنى قوله: ﴿أُوِّهِ ﴾ أي: سبحي. قاله ابن عباس، ومجاهد، وغير واحد. والصواب أن المعنى في قوله تعالى: ﴿أُوِّهِ مَعَهُ, ﴾ أي: رَجَّعي معه مُسَبَّحة معه، كما تقدم، والله أعلم.

وقول وقول وقادة، والأعمش وقول في المنطقة، والأعمش وغيرهم: كان لا يحتاج أن يُدخلَه نارًا ولا يضربه بمطرقة، بل كان يفتله بيده مثل الخيوط؛ ولهذا قال: ﴿ أَنِ أَعْلُ سَنِغَاتٍ ﴾ وهي: الدروع. قال قتادة: وهو أول من عملها من الخلق، وإنها كانت قبل ذلك صفائح.

﴿ وَقَدِّرْ فِي السَّرَدِ ﴾: هذا إرشاد من الله لنبيه داود عيك في تعليمه صنعة الدروع.

قال مجاهد في قوله: ﴿وَقَدِّرُ فِ ٱلتَّمْرِ ﴿ لا تُدِقَّ المسمار فَيقلَق في الحلقة، ولا تُغَلَّظه فيفصمها، واجعله بقدر.

وقوله: ﴿ وَاَعْمَلُواْ صَلِحًا ﴾ أي: في الذي أعطاكم الله من النعم، ﴿ إِنَّ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ سُ ﴾ أي: مراقب لكم، بصير بأعمالكم وأقوالكم، لا يخفى على من ذلك شيء.

### قال القرطبي رَحْلَاللهُ:

في هذه الآية دليل على تعلم أهل الفضل الصنائع وأن التحرف بها لا ينقص من مناصبهم بل ذلك زيادة في فضلهم وفضائلهم إذا يحصل لهم التواضع في أنفسهم والاستغناء عن غيرهم وكسب الحلال الخلي عن الامتنان وفي الصحيح عن النبي على قال: «إن خير ما أكل المرء من عمل يده



وإن نبي الله داود كان يأكل من عمل يده» وقد مضى هذا في الأنبياء مجودًا والحمد لله.

### \*\*

# بعض نعم الله على سليمان عليها

س: وصح منى قوله تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ ٱلرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهَرُّ وَرَوَاحُهَا شَهْرُ وَأَسَلْنَا لَهُ عَنْ ٱلْرِيحَ غُدُوُّهَا شَهْرُ وَرَوَاحُهَا شَهْرُ وَأَسَلْنَا لَكُهُ عَنْ ٱلْمِنْ اللَّهِ فَي مَنْ الْمِنْ مَن يَنِغُ مِنْهُمْ عَنْ ٱمْرِنَا لُذِقْهُ مِنْ لَكُهُ عَنْ ٱمْرِنَا لُذِقْهُ مِنْ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ فَا مَنْ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِيمُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِيمُ عَلَى الْمُعَالِمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِيمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِيمُ عَلَى اللْمُعَلِمُ عَلَى الْمُعَلِّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِمُ عَلَى اللْمُعَلِيمُ عَلَى اللْمُعَلِمُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

ج: المعنى - والله أعلم - وسخرنا لسليمان الله الريح تحمله إلى حيث يشاء وإلى حيث يريد.

سخرناها له تقطع في ذهابها صباحًا (أي: في الغدوة صباحًا) ما يقطعه الراكب في شهر، وتقطع في رواحها (رجوعها أثناء الرواح) ما يقطعه الراكب في شهر وأسلنا له عين النحاس، أي جعلنا النحاس يسيل بالانار، ولا صهر، فكما أن الله ألان الحديد لداود، فقد جعل النحاس سائلاً لسليمان على منه وكذا سخرنا له جنًا يعملون أمامه، سخّرت له بتسخيرنا لهم، ومن يميل منهم عن الأمر – أمر سليمان على ، إذ إنه مُلِّك عليهم بتمليك الله له نقه من عذاب النار المستعرة، وقيل: إن هذا العذاب في الآخرة، وعليه الأكثرون، وقيل: إنه في الدنيا.

#### قال الطبرى رَحْلُللهُ:

اختلفت القراء في قراءة قوله: ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ ٱلرِّيحَ ﴾ فقرأته عامة قراء الأمصار

﴿ وَلِسُكَيْمُنَ ٱلرِّيحَ ﴾ بنصب الريح، بمعنى: ولقد آتينا داود منا فضلًا وسخرنا لسليمان الريح » رفعًا بحرف الصفة إذ لسليمان الريح » رفعًا بحرف الصفة إذ لم يظهر الناصب.

والصواب من القراءة في ذلك عندنا النصب لإجماع الحجة من القراء عليه.

وتولم فَدُوها مَهُرٌ ﴾ يقول تعالى ذكره: وسخرنا لسليمان الريح، غدوها إلى انتصاف النهار إلى الليل مسيرة شهر، ورواحها من انتصاف النهار إلى الليل مسيرة شهر.

وأورد بإسنادٍ حسن عن قتادة قوله: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهَرُّ وَرَوَاحُهَا شَهَرُ ﴾ قال: تغدو مسيرة شهر وتروح مسيرة شهر، قال: مسيرة شهرين في يوم.

وقوله: ﴿ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾ يقول: وأذبنا له عين النحاس، وأجريناها له.

وأورد بإسناد حسن عن قتادة ﴿وَأَسَلْنَالُهُ عَيْنَ الْقِطْرِ ﴾ عين النحاس كانت بأرض اليمن، وإنما ينتفع اليوم بما أخرج الله لسليمان.

وبإسناد صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿ وَأُسَلّنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾ قال: الصفر سال كما يسيل الماء، يعمل به كما كان يعمل العجين في اللبن.

وقوله: ﴿ وَمِنَ الْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْدِ بِإِذْنِ رَبِّدٍ \* يقول تعالى ذكره ومن الجن من يطيعه ويأتمر بأمره وينتهى لنهيه؛ فيعمل بين يديه ما يأمره طاعة له بإذن ربه، يقول: بأمر الله بذلك، وتسخيره إياه له ﴿ وَمَن يَزِغُ مِنْهُمُ عَنْ أَمْرِنا ﴾ يقول: ومن يزل ويعدل من الجن عن أمرنا الذي أمرناه من طاعة سليمان ﴿ نُذِقَ هُمِنْ عَذَابِ يَار جَهنم الموقدة.

#### وقال ابن كثير رَحْلَللهُ:

لما ذكر تعالى ما أنعم به على داود، عطف بذكر ما أعطى ابنه سليمان، من تسخير الريح له تحمل بساطه، غدوها شهر ورواحها شهر.

قال الحسن البصري: كان يغدو على بساطه من دمشق فينزل بإصطخر يتغذّى جا، ويذهب رائحا من إصطخر فيبيت بكابل، وبين دمشق وإصطخر شهر كامل للمسرع، وبين إصطخر وكابل شهر كامل للمسرع،

وقوله: ﴿ وَمِنْ الْحِزِمِن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْدِ بِإِذْنِ رَبِّهِ ۚ ﴾ أي: وسخرنا له الجن يعملون بين يديه بإذن الله، أي: بقدره، وتسخيره لهم بمشيئته ما يشاء من البنايات وغير ذلك. ﴿ وَمَن يَزِغُ مِنْهُمْ عَنَّ أَمْرِنَا ﴾ أي: ومَنْ يعدل ويخرج منهم عن الطاعة ﴿ نُذِقُهُ مِنْ عَذَابِ السّعِيرِ الله ﴾ وهو الحريق.

## \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ يَعَلَّنْ أَذْ اللهُ اللهُ وَتَمَايْنِ وَتَمَا يَمُ اللهُ وَعَالِ اللهُ وَعَالِ اللهُ وَعَالِ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

ج: المعنى - والله أعلم - أن الله على سخَّر الشياطين لسليمان على تعمل له ما يريده من محاريب وهي الأبنية الحسنة الفاخرة، وهي أشرف شيء في المجلس وأفضله ومقدمته.

وقيل إن المراد به القصور والمساجد، وقيل: المساكن العظيمة الفحمة، وكذا يصنعون له التماثيل، وهي جمع تمثال، وهو ما كان على صورة الحيوان أو غيره، وكان هذا جائزًا في زمن سليمان عليه وعيسى على ونسخ ذلك في شريعتنا، وقد قال النبي على: «لا تدع صورة إلا طمستها»، وكذا يعملون له

الجفان، وهي جمع جفنة، وهي التي يوضع فيها الطعام، ولكنها كانت عظيمة جدًّا فقد كانت الجفنة كالجابية، والجابية هي الحوض الذي يجبئ إليه الماء، وهي المكان المنخفض المتسع الذي يتجمع فيه الماء.

وكذا يعملون له القدور الهائلة - قدور الطبخ - العظيمة التي لا تنقل من أماكنها.

تم يوجه إليه الأمر بعمل الصالحات، فيقول تعالى: ﴿ أَعْمَلُوٓا عَالَ دَاوُردَ شُكُراً \* وَقَلِلُّ مِن العباد من يقدم شكرًا لله عَلَى .

قال الطبري كالله:

يعني تعالى ذكره: يعمل الجن لسليمان ما يشاء من محاريب وهي جمع محراب، والمحراب: مقدم كل مسجد وبيت ومصلى، ومنه قول عدي بن زيد:

كدمي العاج في المحاريب أو كال للمستنير

وقوله: ﴿وَتَمَاثِيلَ ﴾ يعني أنهم يعملون له تماثيل من نحاس وزجاج.

قوله: ﴿وَجِفَانِكَأَلَجُوابِ ﴾ يقول: وينحتون له ما يشاء من جفان كالجواب، وهي جمع جابية والجابية: الحوض الذي يجبى فيه الماء، كما قال الأعشى ميمون بن قيس:

تروح على نادي المحلق جفنة كجابية الشيخ العراقي تفهق وكما قال الآخر:

فصـــبحت جابيـــة صـــهارجا كأنهــا جلـــد الســماء خارجــا وأورد بإسناد صحيح عن الحسن ﴿وَجِفَانِ كَالْجُوابِ ﴾ قال: كالحياض. وقوله: ﴿وَقُدُورِرَّاسِيَتٍ ﴾ يقول: وقدور ثابتات لا يحركن عن أماكنهن، ولا تحول لعظمهن.

وأورد بسندٍ حسن عن قتادة ﴿وَقُدُورِ رَّاسِيَنتٍ ﴾ قال: عظام ثابتات الأرض لا يزلن عن أمكنتهن.

وباسناد صعيح عن ابن زيد في قوله: ﴿وَقُدُورِرَّاسِيَنَتٍ ﴾ قال: مثال الجبال من عظمها، يعمل فيها الطعام من الكبر والعظم، لا تحرك ولا تنقل، كما قال للجبال: راسيات.

وقوله: ﴿أَعْمَلُوْاءُالَ هَاوُدَشُكُوا ﴾ يقول تعالى ذكره: وقلنا لهم اعملوا بطاعة الله يا آل داود شكرًا له على ما أنعم عليكم من النعم التي خصَّكم بها عن سائر خلقه مع الشكر له على سائر نعمه التي عمكم بها مع سائر خلقه، وترك ذكر: «وقلنا لهم» اكتفاء بدلالة الكلام على ما ترك منه، وأخرج قوله: ﴿أَعْمَلُوا ءَالَ دَاوُردَ ﴾ لأن معنى قوله: ﴿أَعْمَلُوا ﴾ اشكروا ربكم بطاعتكم إياه، وأن العمل بالذي رضي الله، لله شكر.

وأورد بإسنادٍ صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿ أَعْمَلُوا عَالَ هَاوُرُدُ أَكُوا ﴾ قال: أعطاكم وعلمكم منطق الطير، أعطاكم وعلمكم منطق الطير، اشكروا له يا آل داود قال: الحمد طرف من الشكر.

وقوله: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴿ ثَنَ ﴾ يقول تعالى ذكره: وقليل من عبادي المخلصو توحيدي والمفردو طاعتي وشكري على نعمتي عليهم.

وقال القرطبي رَحْمُ لِسَّهُ:

قوله تعالى: ﴿وَتَمَاثِيلَ ﴾ جمع تمثال وهو كل ما صور على مثل صورة من

الحيوان أو غير حيوان وقيل: كانت من زجاج ونحاس ورخام تماثيل أشياء ليست بحيوان.

#### وقال رَحْمُ لِللَّهُ:

حكى مكي في الهداية له: أن فرقة تجوز التصوير وتحتج بهذه الآية، قال ابن عطية: وذلك خطأ وما أحفظ عن أحد من أئمة العلم من يجوزه.

قلت: ما حكاه مكي ذكره النحاس قبله. قال النحاس: قال قوم عمل الصور جائر لهذه الآية ولما أخبر الله على عن المسيح وقال قوم: قد صح النهي عن النبي على عنها والتوعد لمن عملهما أو اتخذها فنسخ الله على بهذه ما كان مباحًا قبله وكانت الحكمة في ذلك لأنه بعث على والصور تعبد فكان الأصلح إزالتها.

#### وقال رَحْمُ لِللَّهُ:

التمثال على قسمين: حيوان وموات والموات على قسمين: جماد ونام وقد كانت الجن تصنع لسليمان جميعه لعموم قوله وتماثيل وفي الإسرائيليات: أن التماثيل من الطير كانت على كرسي سليمان فإن قيل: لا عموم لقوله: ﴿وَتَمَثِيلَ ﴾ فإنه إثبات في نكرة والإثبات في النكرة لا عموم له إنما العموم في النفي في النكرة. قلنا: كذلك هو بيد أنه قد اقتران المشيئة به النكرة ما يقتضي حمله على العموم وهو قوله: ما يشاء فاقتران المشيئة به يقتضي العموم له فإن قيل: كيف استجاز الصور المنهي عنها ؟ قلنا كان ذلك جائزا في شرعه ونسخ ذلك بشرعنا كما بيّنا والله أعلم.

وعن أبي العالية: لم يكن اتخاذ الصور؛ إذ ذاك محرمًا.

#### وقال رَحْمُ لِللَّهُ:

مقتضى الأحاديث يدل على أن الصور ممنوعة ثم جاء: "إلا ما كان رقما في ثوب" فخُصَ من جملة الصور ثم ثبتت الكراهية فيه بقوله على لعائشة في الثوب: "أخريه عني فإني كلما رأيته ذكرت الدنيا" ثم بهتكه الثوب المصور على عائشة منع منه، ثم بقطعها له وسادتين تغيرت الصورة وخرجت عن هيئتها فإن جواز ذلك إذا لم تكن الصورة فيه متصلة الهيئة ولو كانت متصلة الهيئة لم يجز لقولها في النمرقة المصورة: اشتريتها لك لتقعد عليها وتوسدها فمنع منه وتوعد عليه وتبين بحديث الصلاة إلى الصور أن ذلك جائز في الرقم في الثوب ثم نسخه المنع منه فه كذا استقر الأمر فيه والله أعلم، قاله ابن العربي.

#### وقال رَحْمُ لِسُّهُ:

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۱۰۷).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۱۰۷).

بعض العلماء: ويمكن أن يكون تهتيكه على الثوب وأمره بتأخيره ورعًا؛ لأن محل النبوة والرسالة الكمال فتأمله.

#### و قال رَحِمْ لِسَّهُ:

قال المزني عن الشافعي: إن دعي رجل إلى عرس فرأى صورة ذات روح أو صورًا ذات أرواح لم يدخل إن كانت منصوبة وإن كانت توطأ فلا بأس وإن كانت صورة الشجر ولم يختلفوا أن التصاوير في الستور المعلقة مكروهة غير محرمة وكذلك عندهم ما كان خرطا أو نقشا في البناء واستثنى بعضهم ما كان رقمًا في ثوب لحدثث سهل بن حنيف.

قلت: لعن رسول الله المصورين ولم يستثن وقوله: "إن أصحاب هذه الصور يعذبون يوم القيامة ويقال لهم أحيوا ما خلقتم" ولم يستثن وفي الترمذي عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: "يخرج عنق من النار يوم القيامة له عينان تبصران وأذنان تسمعان ومن لسان ينطق يقول: إني وكلت بثلاث: بكل جبار عنيد وبكل من دعا مع الله إلها آخر وبالمصورين" قال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب صحيح، وفي البخاري و مسلم عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله على: "أشد الناس عذابًا يوم القيامة المصورون" " يدل على المنع من تصوير شيء أي شيء كان وقد قال جلّ وعزّ: "ماكات كُرأن المنع من تصوير شيء أي شيء كان وقد قال جلّ وعزّ: "ماكات كُرأن

#### وقال رَحِمْ لِسَّهُ:

(۱) أخرجه الترمذي (۲۰۱٦)، وأحمد (۱۷/ ۵۱۱) وغيرهما، وانظر علل الدارقطني (۱۰/ ۱٤٧، رقم ١٩٣٧).

<sup>(</sup>۲) البخاري (٥٩٥٠)، ومسلم (٢١٠٩).

وقد استثنى من هذا الباب لعب البنات لما ثبت عن عائشة وقل أن النبي صلى الله عليه و سلم تزوجها وهي بنت سبع سنين وزُفَّتْ إليه وهي بنت تسع ولعبها معها ومات عنها وهي بنت ثمان عشرة سنة وعنها أيضًا قالت: كنت ألعب بالبنات عند النبي و كان لي صواحب يلعبن معي فكان رسول الله ولعب بالبنات عند النبي و كان لي صواحب يلعبن معي فكان رسول الله و إذا حمل ينقمن منه فيسربهن إلي فيلعبن معي. خرَّجهما مسلم. قال العلماء: و لا للضرورة إلى ذلك و حاجة البنات حتى يتدربن على تربية أولادهن ثم إنه لا بقاء لذلك و كذلك ما يصنع من الحلاوة أومن العجين لا بقاء له فرخَص في ذلك و الله أعلم

# وقال القرطبي رَخَلَلتُهُ في تفسير الشح

وفي صحيح مسلم عن عائشة - رضي الله تعالى عنها - أن رسول الله عليه كان يقوم من الليل حتى تفطر قدماه فقالت له عائشة والته الصنع هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ فقال: «أفلا أكون عبدًا شكورًا» انفرد بإخراجه مسلم (۱) فظاهر القرآن والسنة أن الشكر بعمل الأبدان دون الاقتصار على عمل اللسان فالشكر بالأفعال عمل الأركان والشكو بالأقوال عمل اللسان والله أعلم.

## س: هل أدى آل داود الشكر كما أُمِرُوا؟

<sup>(</sup>١) مسلم (٢٨١٩)، والبخاري (٤٨٣٧)، وله طرق أُخرى عن رسول الله على عند البخاري (١١٣٠) من حديث المغيرة أيضًا، وَوَهِمَ القرطبي كَلَلهُ إذ قال: انفرد بإخراجه مسلم.

صيام داود، كان يصوم يومًا ويفطر يومًا، ولا يَفر إذا لاقي»(١).

فهذا دليل على كونهم أَدُّوا شكر النعمة كما أُمِرُوا، والله أعلم.

### \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَى مَوْتِهِ عِ إِلَّا دَابَّةُ الْأَرْضِ تَأْحِلُ بِسَأَتَهُ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُّ أَن لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لِبِثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ الْمُهِينِ الْمَا الْمَ

ج: المعنى - والله تعالى أعلم - فلما حكمنا على سليمان بالموت وحان أجله فمات، أو فلما قدّرنا عليه الموت فمات، مات على ولم تعلم الجن بموته إلا لما سقط على الأرض مينًا، فقد مات وبقيى زمنًا متكئًا على عصاه، ودابة الأرض التي هي الأرضة (وهي دودة تأكل الخشب) استمرت تأكل عصاه حتى أوهنتها فسقط على فحيتنا ظهر للجن أنهم لا يعلمون الغيب كما كانوا يتوهمون هم الناس. فلو كانوا يعلمون الغيب ما استمرُّوا مسخرين مُذللين في العمل الشاق المرهق، والله أعلم.

وبنحو هذا قال العلماء.

#### قال الطبري رَحِمْ لَسُهُ:

يقول تعالى ذكره: فلما أمضينا قضاءنا على سليمان بالموت فمات مادَلَهُمُ عَلَى مَوْتِهِ ﴿ يَقُولُ: لَم يدل الجن على موت سليمان ﴿ إِلَّا دَابَتُهُ ٱلْأَرْضِ ﴾ وهي الأرضة وقعت في عصاه التي كان متكِئًا عليها فأكلتها، فذلك قول الله ؟

(١) البخاري (١٦٣١)، ومسلم (١١٥٩).

## ﴿ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ ﴿ .

وقوله: ﴿فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنْ ﴾ يقول ﷺ: فلما خر سليمان ساقِطًا بانكسار منسأته تبينت الجن ﴿أَن لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيّبَ ﴾ الذي يدعون علمه ﴿مَا لَبِثُواْ فِي منسأته تبينت الجن ﴿أَن لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيّبَ ﴾ المذل حولًا كاملًا بعد موت سليمان، وهم يحسبون أن سليمان حيًى.

وأورد الطبري حديثا عن رسول الله ﷺ في ذلك، ويبدو أن الحديث في ثبوته نظر.

#### قال الطبري كالله:

حدثنا أحمد بن منصور فال تنا موسى بن مسعود أبو حذيفة قال ثنا إبراهيم بن طهمان عن عطاء بن السائب عن سعيد بن جبير عن ابن عباس عن النبي على قال: «كان سليمان نبي الله إذا صلى رأى شجرة نابتة بين يديه فيقول لها ما اسمك؟ فتقول كذا، فيقول لأي شيء أنت؟ فإن كانت تغرس غرست، وإن كان لدواء كتبت، فبينما هو يصلي ذات يوم إذ رأى شجرة بين يديه، فقال لها: ما اسمك؟ قالت: الخروب، قال: لأي شيء أنت؟ قالت: لخراب هذا البيت، فقال سليمان: اللهم عم على الجن موتي؛ حتى يعلم الإنس أن الحن لا يعلمون الغيب، فنحتها عصا فتوكأ عليها حولًا ميتًا، والجن تعمل، فأكلتها الأرضة، فسقط، فتبينت الإنس أن الجن لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا حولاً في العذاب المهين». قال: وكان ابن عباس يقرؤها كذلك، قال: فشكرت الجن للأرضة فكانت تأتيها بالماء.

هذا، وقد علق الحافظ ابن كثير رَحْلَتْهُ على هذا الخبر بقوله، وقد ورد في ذلك حديث مرفوع غريب وفي صحته نظر، فذكره، وقال بعد ذكره:

وهكذا رواه ابن أبي حاتم، من حديث إبراهيم بن طَهْمان، به. وفي رفعه غرابة ونكارة، والأقرب أن يكون موقوفًا، وعطاء بن أبي مسلم (١١) الخراساني له غرابات وفي بعض حديثه نكارة.

قلت (مصطفى): وأرى هذا الأثر من أوفق الآثار التي سيقت في تفسير الآية لتمشيه مع سياقها، والله أعلم.

وأورد الطبري أثرًا بسندٍ صحيح عن إبن زيد، وأراه مأخوذًا من الإسرائيليات كذلك فيه قال ابن زيد، في قوله: ﴿ مَادَهُمُ عَلَامُوتِ عِلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الموت أَتَّةُ اللّهُ الله وت إذا أمرت بي فأعلمني، قال: فأتاه فقال: يا سليمان قد أمرت بك، قد بقيت لل سويعة فدعا الشياطين فبنوا عليه صرحًا من قوارير، ليس له باب فقام يصلي واتكأ على عصاه، قال: فدخل عليه ملك الموت فقبض روحه وهو متكىء على عصاه، ولم يصنع ذلك فرارًا من ملك الموت، قال: والجن تعمل بين يديه عصاه، ولم يصنع ذلك فرارًا من ملك الموت، قال: والجن تعمل بين يديه

<sup>(</sup>١) كذا قال، والصواب عطاء بن السائب، فليس لابن أبي مسلم ذِكر في هذا السند.

وينظرون إليه يحسبون أنه حي، قال: فبعث الله دابة الأرض، قال: دابة تأكل العيدان يقال لها القادح، فدخلت فيها فأكلتها، حتى إذا أكلت جوف العصا، ضعفت وثقل عليها فخر ميتًا، قال: فلما رأت الجن ذلك انفضوا وذهبوا، قال: فذلك قوله: ﴿ مَا دَهَمُ عَلَى مُوْتِهِ عِلَا لاَ اللَّهُ الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِسَاً تَمُ اللَّهُ الله والمنسأة: العصا،

#### قال الحافظ ابن كثير رَخْلَلله:

يذكر تعالى كيفية موت سليمان، على ، وكيف عَمَّى الله موته على الجانّ المسخرين له في الأعمال الشافة، فإنه مكث متوكتًا على عصاه -وهي منسأته-كما قال ابن عباس، ومجاهد، والحسن، وقتادة وغير واحد -مدة طويلة نحوا من سنة، فلما أكلتها دابة الأرض، وهي الأرضة، ضعفت وسقط إلى الأرض، وعلم أنه قد مات قبل ذلك بمدة طويلة -تبينت الجن والإنس أيضًا أن الجن لا يعلمون الغيب، كما كانوا يتوهمون ويوهمون الناس ذلك.



## قال الله تعالى:

س: وضح معنى ما يلي:

﴿لِسَبَإِ - ءَايَةٌ - سَيْلَ ٱلْعَرِمِ - خَمْطِ - وَأَثْلِ - فَرَى ظَهِرَةً - بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا - فَجَعَلْنَهُمْ أَكُورِ - صَدَّقَ عَلَيْمِمْ - سُلُطَنٍ - حَفِيظٌ ﴾. أَحَادِيثَ - وَمَزَّقَنَهُمْ كُلُّ مُمَزَّقٍ \* - كُلْيَتِ - صَبَارِ - شَكُورِ - صَدَّقَ عَلَيْمِمْ - سُلُطَنٍ - حَفِيظٌ ﴾. حج:

| معتاها                                         | المحلما                          |
|------------------------------------------------|----------------------------------|
| فيل اسم لرجلِ - قبيلة - بلدة - بلاد            |                                  |
| دليل على قدرتنا وفضلنا                         | (عَايَةً                         |
| سيل الإفساد والدمار - سيل الماء الغزير - سيل   | (سَيْلَ ٱلْعَرِجِ )              |
| الوادي - سيل الشديد - سيل الجرذان (الفئران)    |                                  |
| الأراك الذي يؤخذ منه السواك - وقيل المراد ثمرة | (خَمُطِ                          |
| شجرة الأراك                                    |                                  |
| شجر يقال له الطرفاء (طرفاء الغابات)            | (وَأَثْلِ)                       |
| قرى واضحة معروفة لدى الناس، متواصلة، بادية على | (قُرُى ظَلِهِ رَهُ )             |
| الطريق                                         |                                  |
| جعلنا المسافات بين القرى على القدر الذي يحتاجه | (وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّيْرِ ) |
| المسافر                                        |                                  |
| اجعل هنالك مسافات بين الاستراحات التي نزل فيها | (بَنعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا)    |
| أثناء سفرنا                                    |                                  |
| جعلناهم على ألسنة الناس، يسبهم الناس، ويتندرون | (فَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثَ)      |
| بذكرهم                                         |                                  |

## التسهيل لتأويل التنزيل

| • |   |   |    |    | 1 |
|---|---|---|----|----|---|
| _ |   | ۸ | 1  | ١. |   |
| 1 | / | ` | /  | ١  |   |
|   | 1 |   | ٠. |    | ú |

| شتتناهم وفرقناهم في كل مكان               | ﴿ وَمَزَّقَنَّهُمْ كُلُّ مُمَزَّقٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لعبرة ودلالة                              | ﴿لَايَنتِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| صبار على الطاعات، وصبار عن المعاصي        | ﴿صَبَّادٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| شكور على النعم                            | ﴿شَكُونِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| حقّق فيهم                                 | المنافعة الم |
| <b>حُ</b> جة - تسلط (بضرب أو بحجة)        | W Line                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| عالم بكل شيء ويحفظه على العبد ويسجله عليه | ﴿حَفِيظٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

# \*\*

### بعض الوارد في سبأ

س: اذكر بعض الأخبار الوارد في سيأ مينا ملى صحتها.

## ج: من ذلك ما يلي:

ما أخرجه الطبري في تفسيره إذ قال حدثنا أبو كريب قال ثنا وكيع عن أبي حيان الكلبي (۱) عن يحيى بن هانىء عن عروة المرادي عن رحل منهم يقال له: فروة بن مسيك قال: قلت يا رسول الله أخبرني عن سبأ ماكان؟ رجلًا كان أو امرأة، أو جبلا أو دواب؟ فقال: «لا كان رجلًا من العرب وله عشرة أولاد؛ فتيمن منهم ستة وتشاءم منهم أربعة، فأما الذين تيمنوا منهم فكندة وحمير والأزد والأشعريون ومذحج وأنمار الذين منها خثعم وبجيلة، وأما الذين تشاءموا؛

وهو يحيى بن أبي حية، وهو ضعيف.

والخبر أيضًا عند الطبراني في الكبير (٨٣٤) من طريق أبي جناب.

<sup>(</sup>١) تصويبه أبو خباب الكلبي.

## فعاملة وجذام ولخم وغسان».

#### وقال رَحِمْ لِسَّهُ:

حدثنا أبو كريب قال ثنا أبو أسامة قال ثني الحسن بن الحكم قال ثنا أبو سبرة النخعي عن فروة بن مسيك القطيعي قال: قال رجل يا رسول الله: أخبرني عن سبأ ما هو؟ أرض أو امرأة؟ قال: ليس بأرض ولا امرأة، ولكنه رجل ولد عشرة من الولد؛ فتيامن منة وتشاءم أربعة، فأما الذين تشاءموا فلخم وجذام وعاملة وغسان، وأما الذين تيامنوا فكندة والأشعريون والأزد ومذحج وحمير وأنمار، فقال رجل ما أنمار؟ قال: «الذين منهم خثعم وبجيلة»(١).

حدثنا أبو كريب ثنا العنقري قال أجبرنى أسباط بن نصر عن يحيى بن هانىء المرادي عن أبيه أو عن عمه (أسباط شك) قال: قدم فروة بن مسيك على رسول الله على فقال: يا رسول الله أخبرنى عن سبأ أجبلاً كان أو أرضًا؟ فقال: لم يكن جبلاً ولا أرضًا ولكنه كان رجلا من العرب ولد عشرة قبائل ثم ذكر نحوه، إلا أنه قال: «وأنمار الذين يقولون منهم بجيلة وحثعم»(٢).

قال الإمام أحمد كَلَّهُ: حدثنا أبو عبد الرحمل، حدثنا ابن لهبعة، عن عبد الله بن هُبَيرة، عن عبد الرحمن بن وَعلة؛ قال: سمعت ابن عباس يقول: إن رجلًا سأل رسول الله عليه عن سبأ: ما هو؟ رجل أم امرأة أم أرض؟ قال: ﴿بل هو رجل، ولد عشرة، فسكن اليمن منهم ستة، وبالشام منهم أربعة، فأما اليمانيون فمذحج، وكندة، والأزد، والأشعريون، وأنمار، وحمير، وأما الشامية فلخم،

(١) وسنده أيضًا ضعيف، وأخرجه أبو داود (٣٩٩٠)، والترمذي (٣٢٢٢)، وغيرهما وفي سنده أبو سبرة النخعي، قال ابن معين: لا أعرفه، والحسن بن الحكم يخطئ كثيرًا.

\_

<sup>(</sup>٢) وفيه ضعف أيضًا.

#### وجذام، وعاملة، وغسان »(١).

قال ابن كثير بعد أن أورده: رواوه عبد عن الحسن بن موسى عن ابن لهيعة به. وهذا إسناد حسن، ولم يخرجوه. وقد رواه الحافظ أبو عمر بن عبد البر في كتاب «القصد والأمم بمعرفة أصول أنساب العرب والعجم»، من حديث ابن لهيعة عن علقمة بن وعلة عن ابن عباس عليه فذكر نحوه. وقد روي نحوه من وجه آخر.

#### وقال ابن كثير الخاللة:

قال ابن أبي حلم: حدثنا يونس بن عبد الأعلى، حدثنا ابن وهب، حدثني ابن لهيعة، عن توبة بن نَمر، عن عبد العريز بن يحيى أنه أخبره قال: كنا عند عبيدة بن عبد الرحمن بأفريقية فقال يومًا: ما أظن قوما بأرض إلا وهم من أهلها. فقال علي بن رباح: كلا قد حلثي فلان أن فروة بن مُسَيك الغُطيفي قدم على رسول الله على فقال: يا رسول الله الإسلام أفأقاتلهم؟ فقال: «ما أمرت الجاهلية، وإني أخشى أن يرتدوا عن الإسلام أفأقاتلهم؟ فقال: «ما أمرت فيهم بشيء بعد». فأنزلت هذه الآية: ﴿لَقَدْكَانَ لِسَبَا فِي مَسْكَهِم عَرَفَي الآيات، فقال له رجل: يا رسول الله، ما سبأ؟ فذكر مثل هذا الحديث الذي قبله: أن وسول الله عن سبأ: ما هو؟ أبلد، أم رجل، أم امرأة؟ قال: «بل رجل، وكندة، والأزد، والأشعريون، وأنمار، وحمير غير ما حلها. وأما الشام: فلخم، وجنام، وغسان، وعاملة».

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٨٩٨)، والطبراني في الكبير (٦/ ١٢٨)، والحاكم (٣٥٨٥) وغيرهم، وفي سنده ضعف واختلاف.

فيه غرابة من حيث ذكر [نزول] الآية بالمدينة، والسورة مكية كلها، والله أعلم.

وللحديث طرق أُخر لا تخلو من ضعف أو جهالة أو مقال.

أخرجها الحاكم والطبراني في الكبير والبخاري في التاريخ الكبير (۱) وابن أبي خيثمة في التاريخ وغيرهم.

وهل يُحمَّد القدر المشترك بين تلك الروايات أم أنها تبقى كلها في حيز الضعف؟ في ذلك وجهان للعلماء والله أعلم.

وقد جنح الحافظ ابن كثير حالته إلى تقوية هذه الأخبار وتحسينها.

## \*\*\*

### س: من سبأ؟

ج: في الأخبار السابقة عن رسول الله ﷺ أن سبأ رجلٌ

ومن أهل العلم، الذين جنحوا إلى تضعيف الأحاديث الواردة عن رسول الله عَلَيْة في هذا الصدد.

من قال أيضًا إن سبأ رجل، وهو اسم أبي اليمن، ومنهم من قال إنها قبيلة. ومنهم من قال إنها قبيلة. ومنهم من قال إنها قبيلة. ومنهم من قال إنها بلاد، وفي الآية الكريمة ﴿وَجِئْتُكَ مِنسَوْ إِبِنَا إِبْقَالِا ثَنَا الْكُرِيمة ﴿وَجِئْتُكَ مِنسَوْ إِبِنَا إِبْقَانِ اللَّهِ الْكُرِيمة ﴿وَجِئْتُكَ مِنسَوْ إِبِنَا إِبْقَالِا ثَنَا اللَّهِ اللَّهِ الْكُرِيمة ﴿وَجِئْتُكَ مِنسَوْ إِبْنَا إِبْقَانِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

## قال ابن كثير رَحْ لِشَهُ:

قال علماء النسب، منهم محمد بن إسحاق: اسم سبأ: عبد شمس بن

<sup>(</sup>۱) الحاكم (١٣٥٨٦)، والطبراني (٨٣٥)، و(٨٣٨)، والبخاري في التاريخ الكبير (٥٦٨)، وابن أبي خيثمة في التاريخ (٥٣١٦).

شعرًا:

يشجب بن يعرب بن قحطان.

وإنما سمي سبأ لأنه أول من سبأ في العرب، وكان يقال له: الرائش؛ لأنه أول من غنم في الغزو فأعطى قومه، فسمي الرائش، والعرب تسمي المال: ريشا ورياشا. وذكروا أنه بشر برسول الله على في زمانه المتقدم، وقال في ذلك

سَيَمْلِكُ مَدَدْنَا مُلْكُما عَظيمًا نَبِيّ لا يُسرِخُصُ في الحَسرَام وَيَملَكُ بَعْدَهُ مَدْعُا مُلْحُوكُ يسدينون العبادَ بغيرر ذام ويَملَكُ بَعدهم منحا مُلْحِكُ يَصير المُلَكُ فينَا باقْتسَام ويَملَكُ بَعْدهم منحا مُلْحِكُ يَصير المُلَكُ فينَا باقْتسَام ويَمْلَكُ بَعْدة حَير الأنام ويُمْلُكُ بَعْدة حَير الأنام وسُميَ أَحْمَدًا يَا لَيْتُ أَنِي أَعْمَدُ رُبَعْد مَبْعَتْه بعام وسُمي أَحْمَدًا يَا لَيْتُ أَنِي أَعْمَدُ رُبَعْد مَبْعَتْه بعام فأعضُده وأَحْبوه بنَصْري مِنْ فَاعْضُده وأَحْبوه بنَصْري مَعْد فَعْمَدُ المُلِكُ مُنْفَلِقًا أَمْ يُلِلغَه سَلامي مَتَى يَظْهَرْ فَكُونُ وا نَاصِريه فَاعَنْ فِلْقًا أَمْ يُلِلغَه سَلامي

\*\*

ذكر ذلك الهمداني في كتاب «الإكليل».

### قصۃ قوم سبأ

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَإٍ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةٌ ۚ جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالِّ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُواْ لَهُۥ بَلَدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ عَفُورٌ ۗ ﴿ فَا مَا لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالِي اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

ج: المعنى - والله تعالى أعلم - لقد كان لقبيلة سبأ ولذرية سبأ (على رأي من قال إنه رجل) في بلادهم التي يسكنونها آية، علامة على فضل الله وقدرته

وإنعامه وإحسانه، آية يستدرك بها على وحدانيته وعلى رزقه لمن تفكر وتأمل واعتبر، هذه الآية تتمثل في جنتين، بستانين عن يمين الداخل وشماله فيهما من كل الثمرات بلا جهد ولا تعب ولا مشقة كلوا يا آل سبأ من رزق الله الذي رزقكم إياه وقدموا شكرًا لله على نعمه وإحسانه، فبلدتكم بلدةٌ طيبة وربكم غفور لذنوبكم. وبنحو هذا قال العلماء.

قال الطبرى وكلنه:

يقول تعالى الكرد: لقل كمان لولد سبأ في مسكنهم علامة بينة، وحجة واضحة على أنه لارب لهم إلا الذي أنعم عليهم النعم التي كانوا فيها.

وسبأ عن رسول الله اسم أبي اليمن

وذكر الطبري بعض الأحاديث التي قدمتها وقال، وأما قوله: ﴿ جَنّتَانِعَن يَمِينِ وَشِمَالٍ ﴾ فإنه يعني بستانين كانا بن جبلين عن يمين من آتاهما وشهاله، وأورد بإسناد صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِيسَبَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةٌ خَنّتَانِعَن يَمِينِ وَشِمَالٍ ... ﴾ إلى قوله: ﴿ فَأَعْرَضُواْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ مَذَلُ ٱلْعَرِعِ ﴾ قال: ولم يكن يرى في قريتهم بعوضة قط، ولا ذباب ولا برغوث ولا عقوب ولا حية، وإن كان الركب ليأتون وفي ثيابهم القمل والدواب، فما هم إلا أن ينظروا إلى بيوتهم، فتموت الدواب، قال: وإن كان الإنسان ليدخل الجنتين، فيمسك القفة على رأسه فيخرج حين يخرج، وقد امتلأت تلك القفة من أنواع الفاكهة ولم يتناول منها شيئا بيده، قال: والسد يسقيها.

ورفعت الجنتان في قوله: ﴿جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالِ ﴾ ترجمة عن الآية، لأن معنى الكلام: لقد كان لسبأ في مسكنهم آية هي جنتان عن أيمانهم وشمائلهم.

وقوله: ﴿كُلُواْمِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ ﴾ الذي يرزقكم من هاتين الجنتين من زروعهما وأثمارهما، ﴿وَاللَّهُ كُرُواْ لَذًا ﴾ على ما أنعم به عليكم من رزقه ذلك، وإلى هذا منتهى الخبر، ثم ابتدأ الخبر عن البلدة فقيل: هذه بلدة طيبة أي ليست بسبخة، ولكنها كما ذكرنا من صفتها عن عبد الرحمن بن زيد أن كانت كما وصفها به ابن زيد من أنه لم يكن فيها شيء مؤذٍ ؛ الهمج والدبيب والهوام ﴿وَرَبُّ غَفُورٌ الذنوبكم إن أنتم أطعتموه.

وأورد بإستاد حسن على قتادة قوله: ﴿ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ عَفُورٌ ﴿ وَ بَكَمَ عَلَى مَعْصَيته. عَفُور لذنوبكم، قوم أعطاهم الله نعمة، وأمرهم بطاعته ونهاهم عن معصيته.

### وقال ابن كثير رَحْمُلَلَّهُ:

كانت سبأ ملوك اليمن وأهلها، وكانت التبابعة منهم، وبلقيس -صاحبة سليمان-منهم، وكانوا في نعمة وغبطة في بلادهم، وعيشهم واتساع أرزاقهم وزروعهم وثمارهم. وبعث الله إليهم الرسل تأمرهم أن يأكلوا من رزقه، ويشكروه بتوحيده وعبادته، فكانوا كذلك ما شاء الله ثم أعرضوا عما أمروا به، فعوقبوا بإرسال السيل والتفرق في البلاد أيدي مجأ، شذر مذر، كما يأتي تفصيله وبيانه قريبًا إن شاء الله تعالى وبه الثقة.

استمررتم على التوحيد.

## وقال القرطبي رَحْمُلَتُهُ:

﴿ اَلَهُ الله الله الله الله الله على قدرة الله تعالى على أن لهم خالقا خلقهم وأن كل الخلائق لو اجتمعوا على أن يخرجوا من الخشبة ثمرة لم يمكنهم ذلك ولم يهتدوا إلى اختلاف أجناس الثمار وألوانها وطعومها وروائحها وأزهارها وفي ذلك ما يدل على أنها لا تكون إلا من عالم قادر.

#### وقال رَحِيلِتهِ:

﴿ كُلُواْمِن رِّزِقِ رَفِيْكُمْ ﴾ أي قيل لهم كلوا ولم يكن ثم أمر ولكنهم تمكنوا من تلك النعم وقيل: أي قالت الرسل لهم قد أباح الله تعالى لكم ذلك أي أباح لكم هذه النعم فاشكروه بالطاعة ﴿ وَرَزِق رَئِكُمْ ﴾ أي من ثمار الجنتين ﴿ وَالشَّكُرُواْ لَهُ ﴿ يعني على ما رزقكم ﴿ فَلَهُ لَلْيِئَةٌ ﴾ هذا كلام مستأنف أي هذه بلدة طيبة أي كثيرة الثمار وقيل: غير سبخة وقيل: طيبة ليس فيها هوام لطيب هوائها قال مجاهد: هي صنعاء ﴿ وَرَبُّ عَفُورٌ ﴿ أَي والمنعم ما عليكم رب غفور يستر ذنوبكم فجمع لهم بين مغفرة ذنوبهم وطيب بلدهم ولم يجمع غفور يستر ذنوبكم فجمع لهم بين مغفرة مشيرًا إلى ألى الوزق قد يكون فيه حرام وقد مضى القول في هذا في أول البقرة وقيل: إنما امتن عليهم بعفوه عن عذاب الاستئصال بتكذيب من كذبوه من سالف الأنبياء إلى ألى المنتوصلوا.



س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ فَأَعْرَضُواْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَيَدَّلْنَهُم بِجَنَتَيْهِمْ جَنَيْنِهِمْ جَنَيْنِ ذَوَاقَ أَكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلِ وَشَىْءِ مِّن سِدْرِ قَلِيلٍ اللهُ خَرِيْنَهُم بِمَا كَفَرُواْ وَهَلْ نُجُرِيَ جَنَيْنِ ذَوَاقَ أَكُولَ خَرَيْنَهُم بِمَا كَفَرُواْ وَهَلْ نُجُرِيَ إِلَّا ٱلْكَفُورُ اللهُ خَرِينَا لَهُم بِمَا كَفَرُواْ وَهَلْ نُجُرِيَ إِلَّا ٱلْكَفُورُ اللهُ خَرِينَا لَهُمْ فَرَدُ اللهُ خَرِينَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا عَلَيْهِمْ مِن اللهُ وَمَا نَعْلَمُ فَرَا لَا الْكَفُورُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ ال

ج: المعنى - والله أعلم - أن قوم سبأ لما أعرضوا عن الإيمان والتوحيد وشكر العم، تبدلت نعم الله عليهم إلى نقم، فقد أُرسل عليهم السيل الشديد المفسد المدمر، فدّمر جنتيهم وأبادهما وأفناهما ونبتت مكانها جنتان منهما ما يؤكل، جنتان بستانان فيهما الخمط، وعود الأراك والأثل وهو طرفاء الغابة، وكل ذلك لا يكادينتفع به، أما الذي ينتفع به - وهو السدر - فهو قليل، ذلك العقاب الذي عاقبناهم به إنما هو بسبب جحدهم وكفرهم، فلا نعاقب أهل الصلاح على صلاحهم وإنما نعاقب أهل الشرك والفساد والعصيان والكفر على ما يصدر منهم من كفران وجحود ونكران.

### قال الطبري رَحِمْ لَسَّهُ:

يقول تعالى ذكره: فأعرضت سبأ عن طاعة ربها وصلت عن اتباع ما دعتها إليه رسلها من أنه خالقها.

﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلُ ٱلْعَرِمِ ﴾ يقول تعالى ذكره: فثقبنا عليهم حين أعرضوا عن تصديق رسلنا سدهم الذي كان يحبس عنهم السيول.

والعرم: المسناة التي تحبس الماء، واحدها عرمة، وإياه عنى الأعشى بقوله:

ففي ذاك للمؤتسي أسوة ومارب عفى عليه العرم رجام بنته لهم حمير إذا جاء ماؤهم لم يرم

وكان العرم فيما ذكر مما بنته بلقيس.

ثم قال: وقيل إن العرم اسم وادٍ كان لهؤ لاء.

وأورد بإسنادٍ حسن عن قتادة: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ ﴾ ذكر لنا أن سيل العرم والدكانت تجتمع إليه مسايل من أودية شتى، فعمدوا فسدوا ما بين الجبلين بالقير والحجارة وجعلوا عليه أبوابا، وكانوا يأخذون من مائه ما احتاجوا إليه، ويسلون عنهم ما لم يعنوا به من مائه شيئًا.

وقال آخرون: العرم صفة للمسناة التي كانت لهم وليس باسم لها.

وقوله: ﴿وَيَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَيْمٍ جَنَّيْنِ ذَراقَ أُكُلِ خَمَطٍ ﴾ يقول تعالى ذكره: وجعلنا لهم مكان بساتينهم من الفواكه والثمار بساتين من جنى ثمر الأراك، والأراك هو الخمط.

وأورد عدة آثار مفادها أن الخمط هو الأراك

أورد بإسناد صحيح عن ابن زيد، في قوله: ﴿وَيَدَّلْنَهُم عِنَّتَيْنِ ﴾ قال: أُدهب تلك القرى والجنتين، وأبدلهم الذي أخبرك ذواتي أكل خمط، قال: فالخمط: الأراك، قال: جعل مكان العنب أراكًا، والفاكهة أثلًا وشيئًا من سدر قليل.

### قال الطبرى:

واختلفت القراء في قراءة ذلك، فقرأته عامة قراء الأمصار بتنوين ﴿ أُكُلِ ﴾ غير أبي عمرو، فإنه يضيفها إلى الخمط بمعنى ذواتي ثمر خمط. وأما الذين لم يضيفوا ذلك إلى الخمط وينونون الأكل، فإنهم جعلوا الخمط

هو الأكل، فردوه عليه في إعرابه. وبضم الألف والكاف من الأكل قرأت قراء الأمصار، غير نافع، فإنه كان يخفف منها.

والصواب من القراءة في ذلك عندي قراءة من قرأه ﴿ ذَوَاتَى أُكُلٍ ﴾ بضم الألف والكاف لإجماع الحجة من القراء عليه، وبتنوين أكل لاستفاضة القراءة بذلك في قراء الأمصار، من غير أن أرى خطأ قراءة من قرأ ذلك بإضافته إلى الحمط، وذلك في إضافته وترك إضافته، نظير قول العرب في بستان فلان أعناب كرم وأعناب كرم، فتصيف أحيانا الأعناب إلى الكرم لأنها منه، وتنون أحيانا، ثم تترجم بالكرم عنها، إذ كانت الأعناب ثمر الكرم.

وأما الأثل: فإنه يقال له: الطرفاء، وقيل: شجر شبيه بالطرفاء غير أنه أعظم منها، وقيل: إنها السمر.

وقوله: ﴿ وَشَيْءِ مِن سِدْرِ قَلِيلِ ﴿ فَلَى مِقُولَ: ذُو الَّهِ أَكُلَ خَمَطُ وَأَثْلُ وَشَيَّءَ مَن سدر قليل.

وكان قتادة يقول في ذلك: ﴿ ذَوَاتَى أُكُلٍ مَمْطٍ وَأَمْلٍ وَثَنَى عِبْنِ مِدْرِ قَلِيلِ اللهِ عَلَى اللهِ مَن شَرِ الشَّحِرِ بِأَعِم الهم. قال: بينما شجر القوم خير الشجر، إذ صيره الله من شر الشجر بأعم الهم.

وقوله: ﴿ ذَالِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُواً ﴾ يقول تعالى ذكره: هذا الذي فعلنا بهؤلاء القوم من سبأ من إرسالنا عليهم سيل العرم، حتى هلكت أموالهم، وخربت جناتهم، جزاء منا على كفرهم بنا، وتكذيبهم رسلنا، و ﴿ ذَالِكَ ﴾ من قوله: ﴿ ذَالِكَ جَزَيْنَهُم ﴾ في موضع نصب بوقوع جزيناهم عليه، ومعنى الكلام: جزيناهم ذلك بما كفروا.

وقوله: ﴿ وَهَلَ نُجُزِي ٓ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ٧٧ ﴾ اختلفت القراء في قراءته؛ فقرأته عامة

قراء المدينة والبصرة وبعض أهل الكوفة ﴿وهل يجازى ﴾ بالياء وبفتح الزاي على وجه ما لم يسم فاعله ﴿إلا الكفور ﴾ رفعًا. وقرأ ذلك عامة قراء الكوفة ﴿وَهَلَ يُجْزِئَ ﴾ بالنون وبكسر الزاي ﴿إِلَّا ٱلْكَفُورَ الله ﴾ بالنصب.

والصواب من القول في ذلك أنهما قراءتان مشهورتان في قراء الأمصار، متقاربت المعنى، فبأيتهما قرأ القارىء فمصيب، ومعنى الكلام: كذلك كافأناهم على كفرهم بالله وهل يجازى إلا الكفور لنعمة الله.

#### وقال ابن كثير كالله:

وقوله: ﴿وَشَيْءِ مِن سِدْرِقْلِيلِ ﴿ اللهِ الماكان أجودَ هذه الأشجار المبدل بها هو السّدْر قال: ﴿وَشَيْء مِن سِدْرِقَلِيلِ ﴿ ﴾ ، فهذا الذي صار أمر تَيْنك الجنتين إليه ، بعد الثمار النضيجة والمناظر الحسنة ، والظلال العميقة والأنهار الجارية ، تبدلت إلى شجر الأراك والطرفاء والسّدُر ذي الشوك الكثير والثمر القليل. وذلك بسبب كفرهم وشركهم بالله ، وتكذيبهم الحق وعدولهم عنه إلى الباطل.

#### وقال القرطبي:

قوله تعالى: ﴿ وَبَدَّلْنَهُم بِعَنَّتَمْ مَ جَنَّتَيْنِ ذَوَاقَ أُكُلٍ خَمْلٍ ﴾ وقرأ أبوعمرو أكل خمط بغير تنوين مضافا قال أهل التفسير والخليل: الخمط الأراك الجوهري: الخمط ضرب من الأراك له حمل يؤكل وقال أبو عبيدة: هو كل شجر ذي شوك فيه مرارة الزجاج: كل نبت فيه مرارة لا يمكن أكله المبرد: الخمط كل ما تغير إلى ما لا يشتهى واللبن خمط إذا خفض والأولى عنده في القراءة ذواتي أكل خمط بالتنوين على أنه نعت لـ أكل أو بدل منه لأن الأكل هو الخمط بعينه

عنده فأما الإضافة فباب جوازها أن يكون تقديرها ذواتي أكل حموضة أو أكل مرارة...

إلى آخر ما قال رَحْ لِللهُ.

### \*\*

## س : كف كان مذا الدمار والخراب الذي أصاب سبأ؟

ج: لأهل العلم في ذلك أقوال لا أعلم قولاً منها استند على دليل صريح، والحاصل أن السيل أرسل عليهم فدمَّر مزارعهم وحدائقهم وبيوتهم على ما أفادته الآية الكريمة إجمالاً، وإلا كان بعض أهل العلم قد ذكروا أقوالاً في ذلك.

#### قال الطبرى رَحِمْ لَسَّهُ:

ثم اختلف أهل العلم في صفة ما حدث عن ذلك الثقب مما كان فيه خراب جنتيهم.

فقال بعضهم: كان صفة ذلك أن السيل لما وجلاعملا في السد عمل فيه، ثم فاض الماء على جناتهم؛ فغرقها وخرب أرضهم وديارهم. وأورد بإسنادٍ حسن عن قتادة قال: لما ترك القوم أمر الله بعث الله عليهم جرذا يسمى الخلد، فثقبه من أسفله حتى غرق به جناتهم، وخرب به أرضهم عقوبة بأعمالهم.

وبإسناد صحيح عن ابن زيد قال: بعث الله عليه جرذا وسلطه على الذي كان يحبس الماء الذي يسقيها، فأخرب في أفواه تلك الحجارة وكل شيء منها

من رصاص وغيره، حتى تركها حجارة، ثم بعث الله سيل العرم، فاقتلع ذلك السد وما كان يحبس، واقتلع تلك الجنتين، فذهب بهما، وقرأ ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَبَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَيْمٍمْ جَنَّتَيْنٍ ﴾ قال: ذهب بتلك القرى والجنتين.

وقال آخرون: كانت صفة ذلك أن الماء الذي كانوا يعمرون به جناتهم سال إلى موضع غير الموضع الذي كانوا ينتفعون به، فبذلك خربت جناتهم.

والقول الأولى أشبه بما دل عليه ظاهر التنزيل، وذلك أن الله تعالى ذكره أخبر أنه أرسل عليهم سيل العرم، ولا يكون إرسال ذلك عليهم إلا بإسالته عليهم، أو على جناتهم وأرضهم لا بصرفه عنهم.

### \*\*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَهَلَ بَجُولِهِ إِلَّا ٱلْكُهُولُ بِي ﴾

ج: أقول - وبالله التوفيق - والعلم عند الله علم

أولاً: الذي أختاره في معنى ﴿بُحَرِيٌّ ﴾ هو نعاقب

ثانيًا: ليُعلم أن ما يصيب الناس من البلايا.

والمصائب وتحوُّل النعم عنهم، يكون في الغالب لأحد أمرين. أولهما: أن تكون تلك المصائب والبلايا وتحول النعم سببها معاصي ارتكبوها، وجرائم اقترفوها فجاءت تلك المصائب عقوبات من الله على ما اقترفوه وما اكتسبوه، وعقوبات على عدم شكر النعم.

ثانيهما: أن تكون تلك الابتلاءات لرفعة الدرجات، إذا هم صبروا عليها

كما قال الله تبارك و تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمُ بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمُولِ وَالْأَنفُس وَالثَّمَرَتُ وَبَشِرِ الصَّدِيرِينَ ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمُ بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمْوَلِي وَالْأَنفُس وَالثَّمَرَتُ وَبَشِرِ الصَّدِينَ إِذَا أَصَبَتْهُم مُصِيبَةٌ قَالُوٓ إِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَالْعَوْنَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهَمَّدُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِهِكَ هُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْ

\* فعلى هذا قد تكون البلية واحدة، ولكنها انتقامًا من شخص، وإكرامًا لشخص آخر فقد يهدم بيتٌ على من فيه، ولكن أحد الذين تهدَّم عليهم البيت نالوا الفضل الوارد في الحديث «صاحب الهدم شهيد».

والآخرون خرَّ عليهم السقف من فوقهم عقابًا على جرائمهم وانتقامًا منهم كما قال تعالى: ﴿فَخَرَ عَلَيْهِمُ السَّقَفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَتَىٰهُمُ الْعَدَابُ مِنْ حَيْثُ لَا مِنهُمُ وَأَتَىٰهُمُ الْعَدَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشَعُرُونَ اللهِ ﴾ [النحل: ٢٦].

وبعد هذا التقرير أقول مستعينًا جالله على أن قوله تعالى: ﴿وَهَلَ نُحَرِئَ إِلَّا الْكَفُورَ ﴿ وَهَلَ نُحَرِئَ إِلَّا الْكَفُورَ ﴿ وَهَلَ مَنَ الْأَحُوالُ ، فحاصل معناه وهل نعاقب إلا الكفور؟ سواء قلنا إنه كفور النعم أو الكفور بالله، كل ذلك لا إشكال فيه.

فالآية الكريمة وردت عقب ذِكر سبأ وما كانوا فيه من النعيم، وما قابلوا به تلك النعم، ألا وهو الأعراض، وسواء قلنا الإعراض عن الإيمان أو الإعراض عن شكر النعم فكل ذلك يجلب العقاب.

فالمعنى، وهل نعاقب إلا من جحد نعمنا عليه وأنكرها ولم يقدم لها شكرًا بل قابلها بالطغيان والنكران.

وأيضًا: وهل نعاقب إلا من كفر بنا وعصى أمرنا وجحد قدرتنا ووحدانيتنا.

وهذا صحيح قطعًا، وإلا فالمطيع لا يعاقب أبدًا على طاعته لله، والشاكر لا يعاقب أبدًا لكونه شكر الله، والموحد لا يعاقب أبدًا على توحيده لله.

إنها يعاقب العاصى لعصيانه والجاحد لجحده، والمشرك لشركه.

أما ما قد يُتوهم من أن مسلمًا غنيًّا قد أصبح فقيرًا أو أن مسلمًا صحيحًا قد ابتلى فمرض مرضًا شديدًا أو غير ذلك، فهذا كله - كما أسلفتُ - إنما يكون لرفعة الدرجات وعلو المقامات، والله أعلم.

وبهذا الذي ذكرته، والتوفيق من الله وبالله، فيدفع الإشكال الذي أورده بعض أهل العلم حول قوله تعالى: ﴿ وَهَلَ نُجُزِئَ إِلَّا ٱلْكَفُورُ ﴿ اللهِ وَاجابُوا بِأَجُوبِةَ لا تكاد تستقيم أو لا تكاد تفهم حيث قال القرطبي وَ لَللهُ:

مسألة: في هذه الآية سؤال ليس في هذه السورة أشد منه وهو أن يقال: لم خص الله تعالى المجازاة بالكفور والم يذكر أصحاب المعاصي ؟ فتكلم العلماء في هذا فقال قوم: ليس يجازى بهذا الجزاء الذي هو الاصطلام والإهلاك إلا من كفر وقال مجاهد: يجازي بمعنى يعاقب وذلك أن المؤمن يكفر الله تعالى عنه سيئاته والكافر يجازى بكل سوء عمله فالمؤمن يجزى ولا يجازى لأنه يثاب وقال طاوس: هو المناقشة في الحساب وأما المؤمن فلا يناقش الحساب وقال قطرب خلاف هذا فجعلها في أهل المعاصي غير الكفار وقال: المعنى على من كفر بالنعم وعمل بالكبائر النحاس: وأولى ما قيل في هذه الآية وأجل ما روي فيها: أن الحسن قال مثلا بمثل وعن عائشة على قالت: يا نبي الله فأين قالت: سمعت رسول الله على يُسَرِّ هَنَوْنَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا هَنَ الانشقاق: ٨] قال: "إنما ذلك

العرض ومن نوقش الحساب هلك» وهذا إسناد صحيح وشرحه: أن الكافر يكافأ على أعماله ويحاسب عليها ويحبط ما عمل من خير ويبين هذا قوله تعالى في الأول: ﴿ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُواً ﴾ [سبأ: ١٧]، وفي الثاني: وهل يجازى إلا الكفور ومعنى يجازى: يكافأ بكل عمل عمله ومعنى جزيناهم وفيناهم فهذا حقيقة اللغة وإن كان جازى يقع بمعنى جزى مجازًا.

وقال الطبري وع المناثة

فإن قال قادل أوها يجري الله أهل الإيمان به على أعمالهم الصالحة، فيخص أهل الكفر بالجزاء؟ فيقال: وهل يجازى إلا الكفور؟ قيل: إن المجازاة في هذا الموضع المكافأة، والله تعالى ذكره وعد أهل الإيمان به التفضل عليهم، وأن يجعل لهم بالواحدة من أعمالهم الصالحة عشر أمثالها إلى ما لا نهاية له من التضعيف، ووعد المسيء من عاده أن يجعل بالواحدة من سيئاته مثلها مكافأة له على جرمه، والمكافأة لأهل الكبائر والكفر، والجزاء لأهل الإيمان مع التفضل، فلذلك قال جل ثناؤه في هذا الموضع وهل يجازى إلا الكفور ؟ كأنه قال جل ثناؤه الإيجازى لا يكافأ على عمله إلا الكفور، إذا كانت المكافأة مثل المكافأ عليه، والله لا يغفر له من غمله إلا الكفور، إذا كانت المكافأة مثل المكافأ عليه، والله لا يغفر له من فنوبه شيئا، ولا يمحص شيء منها في الدنيا.

وأما المؤمن فإنه يتفضل عليه على ما وصفت.

### \*\*

س: ما هذه القرى التي بارك الله فيها؟

ج: لأهل العلم فيها قولان: أحدهما بيت المقدس، والآخر: الشام

عمومًا.

ولقد قال تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

والله تعالى أعلم.

### \* \* \*

س. ما وجه البركة في هذه القرى التي قال تعالى: ﴿ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَدَرَكَنَا فِهَا ﴾؟ ج: قيل بكثرة الثمار والأشجار والمياه، وقيل بكثرة عدد أهلها وصلاحهم، والله أعلم.

## \*\*

## س: ما المراد بقوله تعالى: ﴿ وَقُدْنَا هِمَا السَّيْرِّ ﴾ ؟

ج: الظاهر - والله أعلم - أن المسافات بين تلك القرى وبعضها قدرها الله هي، فكلما شعر المسافر بتعب وإرهاق وجد منزلاً ومأوى، أي أن المسافات بين تلك القرى ليست بالطويلة، بل هي المسافات التي يطمئن معها المسافر ولا يخاف من قطع طريق أو قلة زاد أو غير ذلك مما يخشاه المسافر ون.

ج: المعنى - والله تعالى أعلم - أن الله الله المنى على هذه القبيلة وهؤلاء القوم - قوم سبأ - بمن أُخر غير طيب العيش في بلادهم وسعة الأرزاق فيها وحسن ثمارها وبهجة أشجارها ونباتاتها، ففضلًا عن ذلك إذا أرادوا سفرًا

لعبادة أو لتجارة إلى بلاد الشام وبيت المقدس التي كانت محلاً لذلك، فإن الله على يسر عليهم سُبُل السفر فهنالك منازل للاستراحة والاستجمام، فالسفر ليس بموحش، والطريق ليس بمقطوع، بل هو طريق مؤنس عليه قرى وبلاد واضحة المعالم كلما تعب المسافر أو كاد أن يتعب وجد استراحة ينزل فيها، فلا يخلف و لا يقلق بل يجد الزاد ويجد الأمان، كما قال تعالى للقرشيين: ﴿ فَلْيَعْ بُدُوا رَبِّ هَذَا لَنِيتَ اللَّهُ الْمَيْمَ مِنْ خُوعٍ وَءَامَنَهُم مِنْ خُونٍ الله ﴾.

[قریش: ٣-٤]

وبنحو هذا قال العلماء

قال الطبري رَحْلَللهُ:

يقول تعالى ذكره مخبراً عن نعمته التي كان أنعمها على هؤلاء القوم الذين ظلموا أنفسهم: وجعلنا بين بلدهم وبين القرى التي باركنا فيها وهي الشأم، قرى ظاهرة.

وقيل: عُني بالقرى التي بُورك فيها بيت المقدس

وقوله: ﴿فَرُى ظَاهِرَةً ﴾ يعني: قرى متصلة، وهي قرى عربية.

قال: وكانت المرأة تضع زنبيلها على رأسها، ثم تمتهن بمغزلها، فلا تأتى بيتها حتى يمتلىء من كل الثمار.

وبإسنادٍ صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَدَرَكُنَا فِيهَا

قُرى ظَهِرَة ﴾ قال: كان بين قريتهم وبين الشأم قرى ظاهرة، قال: إن كانت المرأة لتخرج معها مغزلها ومكتلها على رأسها، تروح من قرية وتغدوها، وتبيت في قرية لا تحمل زادا ولا ماء لما بينها وبين الشأم.

وقوله: ﴿وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّيِّرِ ﴾ يقول تعالى ذكره: وجعلنا بين قراهم والقرى التي باركنا فيها مسرًا مقدرًا من منزل إلى منزل وقرية إلى قرية، لا ينزلون إلا في قرية ولا يغدون إلا من قرية.

وقوله: ﴿ مِعْمُ الْمَالِي وَأَيْمًا مَا مِنِينَ ﴿ فَ يَقُولَ: وقلنا لَهُم سيروا في هذه القرى ما بين قراكم والقرى التي باركنا فيها ليالي وأياما آمنين لا تخافون جوعًا ولا عطشًا، ولا من أحد ظلمًا.

وأورد بإسناد حسن عن المحادة الشيرُوا فيها ليَالِي وَأَيّامًا ءَامِنِينَ الله الله يخافون ظلمًا ولا جوعًا، وإنما يغدون فيقيلون، ويروحون فيبيتون في قرية أهل جنة ونهر، حتى لقد ذكر لنا أن المرأة كانت تضع مكتلها على رأسها، وتمتهن بيدها، فيمتلىء مكتلها من الثمر قبل أن ترجع إلى أهلها من غير أن تخترف شيئًا، وكان الرجل يسافر لا يحمل معه زادًا ولا سقاء مما بسط للقوم.

وبإسنادٍ صحيح عن ابن زيد، في قوله: ﴿وَأَيَّامًا ءَامِنِينَ ۞ ﴾ قال: ليس فيها خوف.

#### قال ابن كثير رَخْلَللهُ:

يذكر تعالى ما كانوا فيه من الغِبْطة والنعمة، والعيش الهني الرغيد، والبلاد الرخية، والأماكن الآمنة، والقرى المتواصلة المتقاربة، بعضها من بعض، مع

كثرة أشجارها وزروعها وثمارها، بحيث إن مسافرهم لا يحتاج إلى حَمل زاد ولا ماء، بل حيث نزل وجد ماء وثمرًا، ويَقيل في قرية ويبيت في أخرى، بمقدار ما يحتاجون إليه في سيرهم؛ ولهذا قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا بِيَنْهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَرَكَنَا فِيهَا ﴾.

﴿ فَكُ طُهِرَةً ﴾ أي: بينة واضحة، يعرفها المسافرون، يَقيلون في واحدة، ويبيتون في أخرى؛ ولهذا قال: ﴿ وَقَدَّرُنَا فِهَا السَّيْرَ ﴾ أي: جعلناها بحسب ما يحتاج المسافرون إليه، ﴿ مِنْ مُوا فِيهَا لَيَالِي وَأَيّامًا ءَامِنِينَ ﴿ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا لَيكُ وَأَيّامًا ءَامِنِينَ ﴿ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا لَيكُ وَمَا لَلهُ وَمَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَيْ لَا فَي سيرهم ليلا ونهارًا.

# وقال القرطبي رَخَالَتُهُ: (

﴿ وَقَدّرُنَا فِيهَا السّيرِ اللّه عنول ومن قرية إلى قرية أي جعلنا بين كل قريتين سيرًا مقدرًا من منزل إلى منزل ومن قرية إلى قرية أي جعلنا بين كل قريتين نصف يوم حتى يكون المقيل في قرية والمبيث في قرية أخرى وانما يبالغ الإنسان في السير لعدم الزاد والماء ولخوف الطريق فإذا وجد الزاد والأمن لم يحمل على نفسه المشقة ونزل أينما أراد ﴿ سِيرُوا فِيهَا ﴾ أي وقلنا لهم سيروا فيها أي في هذه المسافة فهو أمر تمكين أي كانوا يسيرون فيها إلى مقاصدهم إذا أرادوا آمنين فهو أمر بمعنى الخبر وفيه إضمار القول ﴿ لَيَالِلُ وَلَيّا مَا ﴾ فطرفان ﴿ مَا اللّه وَ اللّه على الحال وقال: ليالي وأيامًا بلفظ النكرة تنبيها على قصر أسفارهم أي كانوا لا يحتاجون إلى طول السفر لوجود ما يحتاجون إليه قال قتادة: كانوا يسيرون غير خائفين ولا جياع ولا ظماء وكانوا يسيرون مسيرة أربعة أشهر في أمان لا يحرك بعضهم بعضًا ولو لقى الرجل قاتل أبيه لا

يحركه.

### \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ فَقَالُواْ رَبَّنَا بَنعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَّقَنَاهُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ ﴾.

ج: إيضاحه - والله أعلم - أن قوم سبأ سئموا النعيم الذي كانوا فيه، ولم يقدموا شكرًا لله على ما أنعم به عليهم وتفضل، فبدلاً من أن يكونوا مستريحين في أسفارهم، طلبوا أن تكون هناك مسافات بعيدة بين الاستراحات حتى يجمعوا الحطب وينضحوا اللحم ويتعبوا في ذلك فيشعرون - بزعمهم - بالتلذذ مع التعب والمشقة، فقالوا: ﴿رَبُّ ابْعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا ﴾ أي: اجعل بين هذه الاستراحات والقرى مسافات كبيرة بدلاً من أن تكون قرى متقاربة، وظلموا أنفسهم وشقوا عليها بهذا الطلب، وكذا ظلموا أنفسهم بانهاكهم في المعاصي والمحرمات والكفر فشتت الله شملهم وفرق الله جمعهم، وجعلهم عبرة يعتبر والمحرمات والكفر فشتت الله شملهم وفرق الله جمعهم، وجعلهم عبرة يعتبر للآخر شتتك الله كها شتت قوم سبأ، ومزقك الله كها هزقهم، ونحو ذلك، والله أعلم.

وهذه أقوال بعض العلماء في ذلك.

قال الطبرى رَحْلَللهُ:

بعد أن صوَّب قراءة باعد ورجحها على (بعِّد):

فإذا كان هو الصواب من القراءة، فتأويل الكلام: فقالوا: يا ربنا باعد بين أسفارنا؛ فاجعل بيننا وبين الشأم فلوات ومفاوز، لنركب فيها الرواحل،

ونتزود معنا فيها الأزواد، وهذا من الدلالة على بطر القوم نعمة الله عليهم وإحسانه إليهم، وجهلهم بمقدار العافية، ولقد عجل لهم رجم الإجابة، كما عجل للقائلين ﴿إِن كَانَ هَنذَاهُو ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّن ٱلسَّكَمَاءِ أَوِ عَجل للقائلين ﴿إِن كَانَ هَنذَاهُو ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّن ٱلسَّكَمَاءِ أَوِ عَجل للقائلين ﴿إِن كَانَ هَنذَاهُو ٱلْحَقَ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّن ٱلسَّكَمَاءِ أَوِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ وَطلبوا من المسألة.

وقال الطبرى:

حدثني أبو حصين عبد الله بن أحمد بن يونس، قال ثنا عبثر، قال ثنا عبثر، قال ثنا حصين عن أبي مالك في هذه الآية ﴿فَقَالُواْ رَبَّنَا بَنعِد بَيْنَ أَسْفَارِنَا ﴾ قال: كانت لهم قرى متصلة باليمن، كان بعضها ينظر إلى بعض، فبطروا ذلك، وقالوا: ربنا باعد بين أسفارنا، قال: فأرسل الله عليهم سيل العرم، وجعل طعامهم أثلًا وخمطًا وشيئًا من سدر قليل.

وأورد بإسناد حسن عن قتادة: ﴿فَقَالُواْ رَبُّنَا يَعِدُ بَأِنَ أَسْفَارِنَا ﴾ بطر القوم نعمة الله وغمطوا كرامة الله، قال الله: ﴿وَظَلَمُواْ أَنفُهُمْ فَجَعَلْنَهُمْ أَكَادِيثَ ﴾.

وبإسنادٍ صحيح عن ابن زيد... حتى نبيت في الفلوات والصحارى فظلموا أنفسهم.

### قال الطبرى رَحْمُ اللهُ:

وقوله: ﴿وَظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ﴾ وكان ظلمهم إياها عملهم بما يسخط الله عليهم من معاصيه مما يوجب لهم عقاب الله ﴿فَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثَ ﴾ يقول صيرناهم أحاديث للناس يضربون بهم المثل في السب، فيقال: تفرق القوم أيادي سبأ، وأيدي سبأ إذا تفرقوا وتقطعوا.

وقوله: ﴿ وَمَزَّقَنَّهُمَّ كُلُّ مُمَزَّقٍ ﴾ يقول: وقطعناهم في البلاد كل مقطع.

وأورد بإسنادٍ حسن عن قتادة: ﴿ وَظَلَمُوا النَّهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمُزَّقَنَاهُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ ﴾ قال قتادة: قال عامر الشعبي: أما غسان فقد لحقوا بالشأم، وأما الأنصار فلحقوا بيثرب، وأما خزاعة فلحقوا بتهامة، وأما الأزد فلحقوا بعمان. قال ابن كثير حَيْلَةُ:

﴿ فَقَالُوا رَبُّنا بَعِد بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنفُ مُهُمْ ﴾، وقرا آخرون: ﴿ بعَّد بين أسفارنا ، وذلك أنهم بطروا هذه النعمة -كما قاله ابن عباس، ومجاهد، والحسن، وغير واحد-وأحبوا مفاوز ومهامه يحتاجون في قطعها إلى الزاد والرواحل والسير في الحرور والمخاوف، كما طلب بنو إسرائيل من موسى أن يخرج الله لهم مما تنبت الأرض، من بقلها وقثائها وفومها وعدسها وبصلها، مع أنهم كانوا في عيش رغيد في من وسلوى وما يشتهون من مآكل ومشارب وملابس مرتفعة؛ ولهذا قال لهم. ﴿ أَنْسَتَبْدِلُونِ ۖ ٱلَّذِي هُوَ أَدْنَ بِٱلَّذِي هُوَ خَيُّرٌ ۗ ٱهْبِطُواْ مِصْدًا فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلِيْهِ مُ ٱلذَّلَةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَآءُو بِعَضَبٍ مِّن ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٦١]، وقال تعالى: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكْنَا مِن فَوْكِمْ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا ۗ ﴾ [القصص: ٥٨]، وقال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ عَامِنَةً نُطْمَبَّنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانِ فَكَ فَرَتْ بِأَنْفُرِ اللَّهِ فَأَذَقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَالْخُوفِ بِمَا كَانُواْ يَصَّىنَعُونَ ١٠١٧﴾ [النحل: ١١٢]. وقال في حق هؤ لاء: ﴿وَظَلُّمُوا أَنْفَتُ أي: بكفرهم، ﴿ فَجَعَلْنَاهُمُ أَحَادِيثَ وَمُزَّقَّنَاهُمُ كُلَّ مُمَزَّقٍ ﴾ أي: جعلناهم حديثا للناس، وَسمَرًا يتحدثون به من خبرهم، وكيف مكر الله بهم، وفرِّق شملهم بعد الاجتماع والألفة والعيش الهنيء تفرقوا في البلاد هاهنا وهاهنا؛ ولهذا تقول العرب في القوم إذا تفرقوا: «تفرقوا أيدي سبأ» «وأيادي سبأ» و «تفرقوا شَذَرَ

مَذَرَ ».

## س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْتِ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُورٍ ١٠٠٠ ﴾.

ج: المعنى - والله تعالى أعلم - إن في الذي حدث لقوم سبأ من تبديل النعم إلى نقم، ومن الاستقرار والأمان إلى خوف وتشرد وتمزق في البلاد، إلى غير ذلك مماحل بهم، إن في ذلك لدلالات يستدل بها الصبار الذي يصبر على أوامر الله ويجتنب مناهيه، يستدل بها على فضل طاعته لربه واستقامته على أمره، وصبره على ما يحلُّ به من بلاء، وما يؤمر به من الطاعات، وامتناعه عما نُهي عنه من المحظورات.

وكذا فيما حلَّ بقوم سماً آيات لكل شكور حتى يحافظ على نعم الله التي أعطاه الله إياها ويزداد شكرًا ولا يكفرها ولا بجحدها.

هذا، وقوله تعالى: ﴿ لَكُلِّ صَبَّادٍ مُكُورٍ ﴿ بَالَ عَلَيْهِ اللهِ عليها المؤمن، فحاله دائرٌ بين الصبر والشكر إن ابتلى صبر، وإن أنعم الله عليه شكر.

كما في الحديث عن رسول الله على: «عجبًا لأمر المؤمن، لا يقضي الله له قضاءً إلا كان خيرًا، إن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له؛ وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن»(١).

#### قال الطبرى رَحِمْ لِسَّهُ:

وقوله: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِكُلِّ صَبَّارِ شَكُورِ ﴿ الله على الله على ذكره: إن في تمزيقناهم كل ممزق لآيات، يقول: لعظة وعبرة ودلالة على واجب حق الله على عبده من الشكر على نعمه إذا أنعم عليه وحقه من الصبر على محنته إذا

<sup>(</sup>١) مسلم بنحوه (٢٩٩٩).

امتحنه ببلاء لكل صبار شكور على نعمه.

وأورد بإسناد حسن عن قتادة: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُودٍ ﴿ كَانَ مَطْرِفَ يقول: نعم العبد الصبار الشكور الذي إذا أعطي شكر وإذا ابتلي صبر.

#### وقال ابن كثير رَحْمُ لِسَّهُ:

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُودٍ ﴿ أَي: إِن فِي هذا الذي حل بهؤلاء من النقمة والعذاب، وتبديل النعمة وتحويل العافية، عقوبة على ما ارتكبوه من الكفر والآثام -لعبرة وَدَلالة لكل عبد صبار على المصائب، شكور على النعم.

## \*\*

# س: ما هذا الظن الذي ظنَّه إليس بالقرم وحققه؟

ج: ذلك هو قوله: ﴿فَبِعِزَنِكَ لَأُغُوبِنَهُمْ أَجْعِينَ ﴿ الْإِعِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [ص: ٨٣-٨٨]، وقوله: ﴿أَرَهَ يُنكَ هَذَا ٱلَّذِي كَرِّمَتُ عَلَى لَهِ الْخَيْنِ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيلَمَةِ لَأَخْتَ نِكَنَّ وَدُرِيَّتَهُ وَاللَّهِ عَلَى لَهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ طَلِّى ٱلْمُتَمَعِّقَعَ اللَّهُ مِنْ طَلِّى اللَّهِ اللَّهُ مِنْ طَلِّى اللَّهِ مَوَى اللَّهُ مِنْ طَلِّهُ مَ وَعَنْ أَيْمَنِهُمْ وَعَنْ أَيْمَنِهُمْ وَعَنْ أَيْمَنِهُمْ وَعَنْ أَيْمَنِهُمْ وَعَنْ أَيْمِنِهُمْ وَعَنْ أَيْمَنِهُمْ وَعَنْ أَيْمَنِهُمْ وَعَنْ أَيْمَنِهُمْ وَعَنْ أَيْمَنِهُمْ وَعَنْ أَيْمِهُمْ مَنْكِرِينَ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُمْ مَنْكِرِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وأورد الطبري بإسنادٍ حسن عن قتادة قوله: ﴿ وَلَقَدُ صَدَّقَ عَلَيْمَ إِبِلِيسُ طَنَيْهُ ﴾ قال الله: ما كان إلا ظنًّا ظنه، والله لا يصدق كاذبًا ولا يكذب صادقًا.

وبإسناد صحيح عن ابن زيد، في قوله: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ طَنْفُ ﴿ قَالَ: أَرأيت هؤ لاء الذين كرمتهم عليّ وفضلتهم وشرفتهم لا تجد أكثرهم شاكرين، وكان ذلك ظنًّا منه بغير علم، فقال الله: ﴿ فَٱتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ نَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا





س: وضح المعنى الإجمالي لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِيلِيسُ ظَنَهُ، فَأَتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾.

ج: المعنى - والله تعالى أعلم - أن إبليس ظن ببني آدم ظنًّا، وهو أنه سيغويهم أجمعين إلا عباد الله المخلصين، ظنّ بهم ذلك وأقسم على هذا الظن قائلا: ﴿فَبِعِزَلِكَ لَأُغُوبِنَا هُمُ أَبُمُعِينَ ﴿ اللّهِ الْمَخْلَصِينَ اللهِ اللّهِ الْمَخْلَصِينَ اللهِ وَعَلَمُ اللّهِ وَعَلَمُ اللّهِ وَعَلَمُ اللّهِ وَعَلَمُ مَن أَعُواهُم قوم سبأ حقق فيهم إبليس ما ظنه ببني آدم، وحقق فيهم ما أقسم عليه لربه ﴿ وَكَانَ مَمَن أَعُواهُم قوم سبأ حقق فيهم إبليس ما ظنه ببني آدم، وحقق فيهم ما أقسم عليه لربه ﴿ وَكُلُو وَا وَجِحْدُو اللّهُ وَيَقًا مِن أَهُلُ الإيمان.

وبنحو هذا قال أهل العلم.

## قال الطبري رَحْلَللهُ:

اختلفت القراء في قراءة قوله: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِيْلِيسٌ ظَنَّهُ أَنْ فقراً ذلك عامة قراء الكوفيين ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ ﴾ بتشديد الدال من صدق، بمعنى أنه قال ظنا منه ﴿ وَلَا يَجُدُأَ كُثَرَهُمُ شَكِرِينَ ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ ﴾ الأعراف: ١٧]، وقال: ﴿ فَيعَزُ لِكَ لَأُغْرِبَهُمُ أَنَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ أَنُمُ عَلَيْهِم فَحقق ذلك عِيمَ فحقق ذلك عِيمَ فحقق ذلك عِيمَ وباتباعهم إياه.

#### ثم قال:

ولقد ظن إبليس بهؤلاء الذين بدلناهم بجنتيهم جنتين ذواتي أكل خمط عقوبة منا لهم، ظنا غير يقين، علم أنهم يتبعونه ويطيعونه في معصية الله فصدق ظنه عليهم بإغوائه إياهم حتى أطاعوه وعصوا ربهم إلا فريقًا من المؤمنين بالله فإنهم ثبتوا على طاعة الله ومعصية إبليس.

## وقال القرطبي رَحَمْ لِسَّهُ:

فإن قيل: كيف علم إبليس صدق ظنه وهو لا يعلم الغيب قيل له: لما نفذ له في آدم ما نفذ غلب على ظنه أنه ينفذ له مثل ذلك في ذريته وقد وقع له تحقيق ما ظن وجواب آخر وهو ما أجيب من قوله تعالى: ﴿ وَاَسْتَفْزِزُ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُم ما ظن وجواب آخر وهو ما أجيب من قوله تعالى: ﴿ وَاَسْتَفْزِزُ مَنِ اسْتَطاعة فظن بِصَوْتِكَ وَأَخِلِكَ عُلْمِم بِنِكُ وَرَجِلِكَ ﴾ [الإسراء: ٢٤] فأعطي القوة والاستطاعة فظن أنه يملكهم كلهم بذلك فلما رأى أنه تاب على آدم وأنه سيكون له نسل يتبعونه إلى الجنة وقال: ﴿ إِنَّ عِكَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْمٍ مُ سُلْطَنُ إِلَّا مَنِ الْفَاوِينَ الْفَاوِينَ الْعَادِينَ الشَهوات ووضع الشهوات في أجواف الآدميين فخرج في يديه من سلطان الشهوات ووضعت الشهوات في أجواف الآدميين فخرج على ما ظن حيث نفخ فيهم وزين في أعينهم تلك الشهوات ومدهم إليها على ما ظن حيث فصدق عليهم الظن الذي ظنه والله أعلم.

# \*\* \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِن سُلْطُورٍ إِنَّهُ لِلْعَلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ مِمَّنْ هُوَمِنْهَا فِي شَكِّ وَرَبُّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴿ اللَّ ﴾.

ج: المعنى إجمالاً، وما كان لإبليس على قوم سبأ ولا على غيرهم من تسلط بسيف ولا بحجة إلا بتسليطنا إياه عليهم لنعلم من يتبع إبليس ممن يكذبونه علمًا ينبني عليه الثواب والعقاب، لنعلم أهل الإيمان الذي صدقوا وعد الله وآمنوا به وبرسله، ولنعلم أهل الشك والريب والتكذيب الذين هم مرتابون في قيام الساعة متشككون في وقوعها، وربك قد حفظ كل شيء من

عباده ومن خلقه ومن أعمالهم، وسيوافيهم بأعمالهم.

#### قال الطبرى رَحْلُللهُ:

يقول تعالى ذكره: وما كان لإبليس على هؤلاء القوم الذين وصف صفتهم من حجة يضلهم بها إلا بتسليطناه عليهم؛ ليعلم حزبنا وأولياؤنا ﴿مَن يُؤْمِنُ مِن يصدق بالبعث والثواب والعقاب ﴿مِمَّنَ هُوَمِنْهَا فِي شَكِّ ﴾ فلا يوقن بالمعاد، ولا يصدق بثواب ولا عقاب.

وأورد بإستام حمير عن منادة قوله: ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِم مِن سُلَطَنٍ ﴾ قال: قال الحسن: والله ما ضربهم بعضا ولا سيف ولا سوط، إلا أماني وغرورا دعاهم إليها.

عن قتادة أيضًا قوله: ﴿إِلَّا لِنَعْلَمْ مَن بُؤُمِنُ بِٱلْآخِرَةِ مِمَّنْ هُوَمِنْهَا فِي شَكِّ ﴾ قال: وإنما كان بلاء ليعلم الله الكافر من المؤمن.

#### قال الطبرى رَحْ لَسُّهُ:

وقيل: عنى بقوله: ﴿إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ ﴾ إلا لنعلم ذلك موجودًا ظاهرًا ليستحق به الثواب أو العقاب.

وقوله: ﴿وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴿ اللهِ يقول تعالى ذكره: وربك يا محمد على أعمال هؤلاء الكفرة به، وغير ذلك من الأشياء كلها ﴿حَفِيظٌ ﴿ اللهِ لا يعزب عنه علم شيء منه، وهو مُجَازٍ جميعهم يوم القيامة بما كسبوافي الدنيا من خير وشر.

#### \*\*

س: نوقن بأن الله على الله على الله عليه عليه، فكيف يوجُّه قوله تعالى: ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ

## مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ مِمَّنَ هُوَمِنْهَا فِي شَكِّ ﴾؟

ج: ذهب فريق من أهل العلم إلى أن معنى قوله تعالى: ﴿إِلَّا لِنَعْلَمَ ﴾ إلا لنظهر، وعليه فلا إشكال وذهب البعض إلى قراءة ذكرها القرطبي عن الزهري وهي ﴿إلا ليُعلَمِ ﴾ على ما لم يسم فاعله، وعلى ذلك فلا إشكال أيضًا.

ووجه ثالث حاصله أن المراد بالعلم العلم الظاهر الذي يقع به الثواب والعقاب، وقد استرسل القرطبي في ذكر ذلك فقال:

قوله تعالى المناوا ال

وهو كما تقول: النار تحرق الحطب فيقول آخر لا بل الحطب يحرق النار فيقول الأول تعال حتى نجرب النار والحطب لنعلم أيهما يحرق صاحبه أي ليعلم لنظهر ذلك وإن كان معلوما لهم ذلك وقيل: إلا لتعلموا أنتم وقيل: أي ليعلم أولياؤنا والملائكة كقوله: ﴿إِنَّمَا جَزَرَوُّا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ, ﴾ [المائدة: ١٣٣] أي يحاربون أولياء الله ورسوله وقيل: أي ليميز كقوله: ﴿ لِيَمِيزَ اللّهُ الْخَبِيثَ مِنَ الطّيبِ ﴾ للالعال ١٧٧ وقل مضى هذا المعنى في البقرة وغيرها وقرأ الزهري: إلا ليعلم على مالم يسم فاعله ﴿ وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ (١٠٠٠) أي أنه عالم بكل شيء وقيل: يحفظ كل شيء على العبد حتى يجازيه عليه.



## قال الله تعالى:

﴿ قُلِ اَدْعُواْ اللَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ السَّمْكُونِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ اللَّهِ السَّمْكُونِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ اللَّهُ وَلَا فَا اللَّهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ اللَّهُ وَلَا نَفَعُ الشَّفَكُ مُن فَلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا وَلَا نَفَعُ الشَّفَكُ مُن مُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ الْحَقِ وَهُو الْعَلِي الْعَكِيرُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

س: وضح معنى ما يلي: ﴿شِرُكِ ٍ -ظَهِيرِ -فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾.

ج:

| معناها                                 | الكلمت                    |
|----------------------------------------|---------------------------|
| مشاركة في ملك السموات والأرض           | (4/3)                     |
| معاون                                  | (غَهِمِ )                 |
| ذهب الفزع عنها - جُلِّي عنها وكشف عنها | (فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِ ﴿) |

## \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ قُلِ أَدْعُوا اللَّذِينَ زَعَمْتُم مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْدُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْدِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فَالْأَرْضِ وَمَا لَمُمْ فِيهِمَا مِن شِرَكِهِ وَمَا لَهُمْ مِن ظَهِيرِ اللَّهُ .

ج: المعنى - والله تعالى أعلم - أما وقد علمتم يا أهل الشرك ما كان من أمر النبيين الكريمين داود وسليمان عيه وكيف كان إكرامنا لهما، وكذا قد علمتم ما فعلنا بقوم سبأ، وما استطاع أحد أن يمنع من إكرامنا، ولا أن يمنع من عقابنا فادعوا الذين عبدتموهم مع الله على كي يجلبوا لكم نفعًا أو يدفعوا عنكم ضرًا، فلن تجدوا ذلك عندهم فهم لا يملكون مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض، بل كل ما في السموات والأرض ملك لله عني وكذا فليس لهم نصيب من المشاركة، فلا هم ملاك ولا هم شركاء لله على وما لله عنهم من معاون يعاونه، وبنحو هذا قال العلماء.

#### قال الطبرى رَحْلُللهُ:

يقول تعالى ذكره: فهذا فعلنا بولينا ومن أطاعنا، داود وسليمان الذي فعلنا بهما من إنعامنا عليهما النعم التي لا كفاء لها إذ شكرانا، وذاك فعلنا بسبأ الذين فعلنا بهم، إذ يطروا نعمتنا وكذبوا رسلنا وكفروا أيادينا، فقل يا محمد لهؤلاء المشركين بربهم من قومك الجاحدين نعمنا عندهم: ادعوا أيها القوم الذين زعمتم أبه شريك من دونه، فسلوهم أن يفعلوا بكم بعض أفعالنا بالذين وصفنا أمرهم من إنعام أو إياس، فإن لم يقدروا على ذلك فاعلموا أنكم مبطلون؛ لأن الشركة في الربوبية لا تصلح ولا تجوز، ثم وصف الذين يدعون من دون الله فقال: إنهم لا يملكون مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض من خير ولا شر ولا ضر ولا نفع، فكيف يكون إلها من كان كذلك.

وقوله: ﴿وَمَا لَمُمُ فِيهِمَا مِن شِرَكِ ﴾ يقول تعالى ذكره: ولا هم إذ لم يكونوا يملكون مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض منفردين بملكه من دون الله يملكونه على وجه الشركة، لأن الأملاك في المملوكات لا تكون لمالكها إلا على أحد وجهين: إما مقسومًا، وإما مشاعًا، يقول: وآلهتهم التي يدعون من دون الله لا يملكون وزن ذرة في السماوات ولا في الأرض، لا مشاعًا ولا مقسومًا، فكيف يكون من كان هكذا شريكًا لمن له ملك جميع ذلك.

وقوله: ﴿ وَمَا لَهُ مِنْ ظَهِيرِ ﴿ آ ﴾ يقول: وما لله من الآلهة التي يدعون من دونه معين على خلق شيء من ذلك، ولا على حفظه، إذ لم يكن لها ملك شيء منه مشاعًا ولا مقسومًا، فيقال: هو لك شريك من أجل أنه أعان وإن لم

يكن له ملك شيء منه.

قوله: وأورد بإسنادٍ حسن عن قتادة: ﴿ قُلِ اُدْعُواْ اللَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ اللَّهِ لَا يَمُ لِكُونَ وَمَا لَمُمْ فِيهِما مِن شِرَكِ ﴾ يقول: يمَّلِكُونَ مِثَالَةُ مِنْ مُن شِركِ ﴾ يقول: ما لله من شريك في السماء ولا في الأرض ﴿ وَمَا لَهُ مِنْهُم ﴾ من الذين يدعون من دون الله ﴿ مِن طَهِيرٍ ﴾ من عون بشيء.

## وقال الحافظ ابن كثير رَحْلَللهُ:

يبيّن تعالى أنه الإله الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لا نظير له ولا شريك له، بل هو المستقل بالأمر وحده، من غير مشارك ولا منازع ولا معارض، فقال: ﴿ قُلِ اَدْعُوا اللَّيْنَ زَغَمْتُم مِن دُونِ اللَّهِ أَي: من الآلهة التي عبدت من دونه ﴿لايمُلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرّة فِ السَّمَونِ وَلا فِي الْأَرْضِ ﴾، كما قال تبارك وتعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ نَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن دُونِهِ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن فَطْمِيرِ اللهِ إِنْ اللَّهُ اللَّلْحُلَّا اللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِ الللللَّالَةُ

وقوله: ﴿وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرَكِ ﴾ أي: لا يملكون شيئا استقلالا ولا على سبيل الشركة، ﴿وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ ﴾ أي: وليس لله من هذه الأنداد من ظهير يستظهر به في الأمور، بل الخلق كلهم فقراء إلله، عبيد لديه.

قال قتادة في قوله: ﴿ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ اللهِ ﴾ ، من عُولَ يعينه بشميع. وقال القرطبي رَحْلَلتُهُ:

قوله تعالى: ﴿ قُلِ اُدْعُواْ اللَّذِينَ زَعَمْتُمُ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ أي هذا الذي مضى ذكره من أمر داود وسليمان وقصة سبأ من آثار قدرتي فقل يا محمد لهؤلاء المشركين هل عند شركائكم قدرة على شيء من ذلك وهذا خطاب توبيخ وفيه إضمار: أي ادعوا الذين زعمتم أنهم آلهة لكم من دون الله لتنفعكم أو لتدفع عنكم ما

قضاه الله تبارك وتعالى عليكم فإنهم لا يملكون ذلك و ﴿ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ وَ اللهُ عِلَيْكُ مِثْقَالَ وَ اللهُ عِلَيْكُم فَا هُمُ فِيهِمَا مِن شِرَكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ ﴿ اللهُ أَي مَا لَلهُ مِن هؤلاء من معين على خلق شيء بل الله المنفرد بالإيجاد فهو الذي يعبد وعبادة غيره محال.

#### \* \* \*

# س. وصح معلى قرل تعالى: ﴿ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُ ۚ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ ﴿ ﴾.

ج: المعنى حوالله أعلم ولا يتقبل شفاعة شافع إلا بإذن الله، فلن يشفع شافع إلا بإذن الله، فلن يشفع شافع إلا بإذنه كما قال: ﴿مَن ذَا اللهِ عَلَى يَشْفَعُ عِنده إلا بإذنه كما قال: ﴿مَن ذَا اللهِ عَندُهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ ٤٠٠ ﴾ [البقرة: ٥٠٠].

وكما قال تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمِن أَرْتَضَىٰ ﴾ [الأنبياء: ٢٨].

و كما قال تعالى: ﴿ ﴿ وَكُر مِّن مَّلْكِ فِي ٱلسَّمْوَتِ لَا تُغَنِي شَفَعَهُمُ مَّ شَيَّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمِن يَشَآءُ وَيَرْضَى آنَ ﴾ [النجم: ٢٦].

#### وقال الطبري رَحْلَللهُ:

يقول تعالى ذكره: ولا تنفع شفاعة شافع كائنًا من كان الشافع لمن شفع له، إلا أن يشفع لمن أذن الله في الشفاعة، يقول تعالى: فإذا كانت الشفاعات لا تنفع عند الله أحدًا إلا لمن أذن الله في الشفاعة له، والله لا يأذن لأحد من أوليائه في الشفاعة لأحد من الكفرة به وأنتم أهل كفر به أيها المشركون، فكيف تعبدون من تعبدونه من دون الله زعما منكم أنكم تعبدونه ليقربكم إلى الله زلفي وليشفع لكم عند ربكم. ف «من» إذ كان هذا معنى الكلام التي في قوله: ﴿ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ أَنْ المشفوع له.

واختلفت القراء في قراءة قوله: ﴿ أَذِنَ لَذً . ﴾ فقرأ ذلك عامة القراء بضم الألف من ﴿ أُذِن له ﴾ على وجه ما لم يسم فاعله، وقرأه بعض الكوفيين ﴿ أَذِنَ لَهُ ﴾ على اختلاف أيضًا عنه فيه، بمعنى أذن الله له.

#### وقال ابن كثير رَحْلَللهُ:

وق الن ﴿ وَلَا نَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ ۚ إِلَّا لِمَنْ أَذِكَ لَهُ ۚ ﴾ أي: لعظمته وكبريائه لا يجترى أحد أن يشفع عنده تعالى في شيء إلا بعد إذنه له في الشفاعة.

## \*\*

# قوله تعالى ﴿ فَيْ إِذَا أُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾

س: وضح معنى قوله تعالى ﴿ حَنَىٰ إِذَا فَيْعَ عِن قُلُوبِهِ مَ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۖ قَالُواْ الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكِيرُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَلِي الْكِيرُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالِمُ الللَّا اللَّهُ اللَّا الل

ج: أولاً: معنى قوله تعالى: ﴿حَتَّىَ إِذَا فُزِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ ﴿ أَي: ذهب عنها الفزع والخوف.

وقد قيل: إن ذلك بعد إغشاء حصل لهم من شدة الفزع والخوف. ثانيًا: الذين فزِّع عن قلوبهم عند أكثر العلماء هم الملائكة، وإن كان ثمَّ قولً آخر أنهم المشركون.

ثالثًا: متى فُزِّع عن قلوبهم؟ أكثر العلماء على أن ذلك بعد القضاء الذي يقضيه الله على بعد الأمر الذي يأمر به، وقد أخرج البخاري(١) في صحيحه عند

<sup>(</sup>۱) البخاري (حديث ٤٨٠٠).

تفسير هذه الآية الكريمة من كتاب التفسير من حديث أبي هريرة رضي الله قال:

إن نبي الله على قال: "إذا قضى الله الأمر في السماء، ضربت الملائكة بأجنحتها خضعانا لقوله، كأنه سلسلة على صفوان، فإذا فزع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ربكم ؟ قالوا للذي قال: الحق، وهو العلي الكبير، فيسمعها مسترق السمع، ومسترق السمع هكذا بعضه فوق بعض – ووصف سفيان بكفه فحرفها، وبدد بين أصابعه، فيسمع الكلمة فيلقيها إلى من تحته، ثم يلقيها الآخر إلى من تحته، حتى يلقيها على لسان المباحر أو الكاهن، فربما أدركه الشهاب قبل أن يلركه، فيكذب معها مئة كذبة، فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا: كذا وكذا، فيصدق بتلك الكلمة التي سُمِعَتْ من السماء».

وأخرج مسلم (۱) في صحيحه أن عبد الله بن عباس، قال: أخبرني رجل من أصحاب النبي على من الأنصار، أنهم ينما هم جلوس ليلة مع رسول الله على رمي بنجم فاستنار، فقال لهم رسول الله على: «ماذا كنتم تقولون في الجاهلية، إذا رمي بمثل هذا ؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، كنا نقول ولا الليلة رجل عظيم، ومات رجل عظيم، فقال رسول الله على: «فإنها لا يرمى بهالموت أحد ولا لحياته، ولكن ربنا تبارك وتعالى اسمه، إذا قضى أمرا سبح حملة العرش، ثم سبح أهل السماء الذين يلونهم، حتى يبلغ التسبيح أهل هذه السماء الذين، ثم قال: الذين يلون حملة العرش لحملة العرش: ماذا قال ربكم ؟ فيخبرونهم ماذا قال: قال فيستخبر بعض أهل السماوات بعضا، حتى يبلغ الخبر هذه السماء الدنيا، فتخطف الجن السمع فيقذفون إلى أوليائهم، ويرمون به، فما جاؤوا به الدنيا، فتخطف الجن السمع فيقذفون إلى أوليائهم، ويرمون به، فما جاؤوا به

(۱) مسلم (۲۲۲۹).

على وجهه فهو حق، ولكنهم يقرفون فيه ويزيدون».

وأورد الطبري من طريق الشعبي<sup>(۱)</sup> عن ابن مسعود في هذه الآية: ﴿ حَقَّ إِذَا فُرِعَ عَن قَلُوبِهِمْ ﴾ قال: إذا حدث أمر عند ذي العرش سمع من دونه من الملائكة صوتا كجر السلسلة على الصفا فيغشى عليهم، فإذا ذهب الفزع عن قلوبهم تنادوا: ﴿ مَاذَا قُلْ رَبُكُمْ ﴾ ؟ قال: فيقول: من شاء قال الحق وهو العلى الكبير.

وأورد بإسناد محمد عن مسروق قال: إذا حدث عند ذي العرش أمر سمعت الملائكة صوتا كجر السلسلة على الصفا، قال: فيغشى عليهم، فإذا فزع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ريكم؟ قال: فيقول من شاء الله الحق وهو العلى الكبير.

أما متى يُفزُّع عن قلوبهم فلأهل العلم أفوال لخصها الطبري بقوله:

وقوله: ﴿ حَتَىٰ إِذَا فُرِعَ عَن قُلُوبِهِ مَ ﴾ يقول: حتى إذا جلى عن قلوبهم وكشف عنها الفزع وذهب.

واختلف أهل التأويل في الموصوفين بهذه الصفة من هم؟ وما السبب الذي من أجله فزع عن قلوبهم الملائكة، قالوا: وإنما يفزع عن قلوبهم من غشية تصيبهم عند سماعهم الله بالوحى.

وقال آخرون ممن قال: الموصوفون بذلك الملائكة، إنما فزع عن قلومهم فزعهم من قضاء الله الذي يقضيه حذرا أن يكون ذلك قيام الساعة.

وأورد بإسنادٍ حسن عن قتادة قوله: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ مَن الله عنه الله إلى جبرائيل فتفرق الملائكة، أو تفزع مخافة

<sup>(</sup>١) وإن كان الشعبي لم يسمع من ابن مسعود، لكن له طرق أخر عند الطبري وغيره عن ابن مسعود.

أن يكون شيء من أمر الساعة، فإذا جلي عن قلوبهم وعلموا أنه ليس ذلك من أمر الساعة ﴿قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ ٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِبِيرُ ﴿ السَاعَة ﴿قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ ٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِبِيرُ ﴿ السَاعَة ﴿قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ ٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِبِيرُ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّ

وقال آخرون: بل ذلك من فعل ملائكة السماوات إذا مرت بها المعقبات فزعا أن يكون حدث أمر الساعة.

وقال الحرون: بل الموصوفون بذلك المشركون، قالوا: وإنما يفزع الشيطان عن قلوجم، قال: وإنما يقولون: ماذا قال ربكم عند نزول المنية بهم.

وأورد بإسنا صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿ حَقَّ إِذَا فُرِعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ قال: فزع الشيطان عن قلوبهم وفارقهم وأمانيهم، وما كان يضلهم ﴿ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْمَوَ قَالُوا الْمَوْ الْعَلِيُ الْكَبِيرُ ( الله قال الله وهذا في بني آدم، وهذا عند الموت أقروا به حين لم ينفعهم الإقرار.

وأولى الأقوال في ذلك بالصواب القول الذي ذكره الشعبي عن ابن مسعود لصحة الخبر الذي ذكرناه عن ابن عباس عن رسول الله على بتأييده. وإذ كان ذلك كذلك، فمعنى الكلام: لا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له أن يشفع عنده، فإذا أذن الله لمن أذن له أن يشفع فزع للمماعه إذنه، حتى إذا فزع عن قلوبهم فجلي عنها، وكشف الفزع عنهم قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالت الملائكة: الحق، ﴿وَهُو الْعَلِيُ ﴾ على كل شيء ﴿الْكِيرُ ﴿ اللَّذِي لا شيء ﴿الْكِيرُ ﴿ اللَّهِ لا اللَّهِ اللَّهُ على من نازله وكذلك تقول للرجل الذي يقضي له الناس في الأمور بالغلبة على من نازله فيها: هو مغلب، وإذا أريد به هذا المعنى كان غالبًا، وتقول للرجل أيضا الذي

هو مغلوب أبدًا: مغلب.

واختار ابن كثير ما ذهب إليه الطبري فقال: وقد اختار ابن جرير القول الأول: أن الضمير عائد على الملائكة . هذا هو الحق الذي لا مرية فيه، لصحة الأحاديث فيه والآثار، ولنذكر منها طرفا يدل على غيره.

#### وقال ابن كثير يَخْلِشُهُ:

وتوليد ﴿ حَقَ إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ الْحَقَّ ﴾. وهـذا أيضا مقام رفيع في العظمة. وهو أنه تعالى إذا تكلم بالوحي، فسمع أهل السموات كلامه، أرْعدوا من الهيبة حتى يلحقهم مثل الغشي.

﴿ حَتَى إِذَا فُرِيَّ عَن قُلُوبِهِ لَم اللَّهِ عَنها.

فإذا كان كذلك يسأل بعضهم بعضًا معاذا قال ربكم؟ فيخبر بذلك حملة العرش للذين يلونهم، ثم الذين يلونهم لمن تحتهم، حتى ينتهي الخبر إلى أهل السماء الدنيا؛ ولهذا قال: ﴿ قَالُوا ٱلْحَقِّ ﴾ أي: أخبروا بما قال من غير زيادة ولا نقصان، ﴿ وَهُو ٱلْعَلَىٰ ٱلْكِيرُ ( " ) ﴾.

وقال آخرون: بل معنى قوله: ﴿ حَنَّ إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِ لَهُ عَنِي: المشركين عند الاحتضار، ويوم القيامة إذا استيقظوا مما كانوا فيه من الغفلة في الدنيا، ورجعت إليهم عقولهم يوم القيامة، قالوا: ماذا قال ربكم؟ فقيل لهم: الحق وأخبروا به مما كانوا عنه لاهين في الدنيا.

وأما وجه الربط بين قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُۥ إِلَّا لِمَنْ أَذِ ﴾ وقوله: ﴿ وَلَا نَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُۥ إِلَّا لِمَنْ أَذِ ﴾ وقوله: ﴿ لَذُ حَقَى ٓ إِذَا فُرِيِّ عَن قُلُوبِهِمْ ... ﴾ فوجهه - والله أعلم - إن شفاعة هؤلاء المذين زعمتم أنهم يشفعون لكم لا تُقبل ولا تنفع إلا بإذن الله فهؤلاء الملائكة الذين

عبدهم أقوامٌ منكم وظنوا أيضًا أنهم يشفعون لهم، لا يشفعون إلا بإذن الله، ثم هذا حالهم عند سماع الأمر من الله، أنهم يُصابون بالفزع الشديد، يعتريهم الفزع الشديد، الذي هو إغشاءٌ أو شبه إغشاء فإذا صرف هذا عنهم قال بعضهم لبعض: ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحق وهو العلي الكبير، فإذا كان هذا شأنهم فكيف يشفعون هم أو غيرهم لكم؟! والله أعلم.

#### قال القرطبي تَعْلَلْهُ





## قال الله تعالى:

﴿ فَأَلْ مَن يَرْزُقُكُمُ مِّرِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِاللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِنَّا كُمْ لَعَلَىٰ هُدُى أَوْ فِي طَهَا إِنَّا أَوْ إِنَّا أَوْ إِنَّا أَوْ إِنَّا أَوْ إِنَّا كُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي طَهَا إِلَهُ مُنِينٍ ﴿ أَنَّ قُلْ يَشِينٍ ﴿ أَنَّ قُلْ يَشِينٍ ﴿ أَنَّ قُلْ يَشِينُ اللَّهُ عَمَّا أَجْرَفَنَا وَلَا نُسُكُلُ عَمَّا أَجْرَفُنَا وَلا نُسُكُلُ عَمَّا وَلا نُسَكُلُ عَمَّا أَجْرَفُنَا وَلا نُسُكُلُ عَمَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُولِي الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُلِلْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُلِمُ الللللْ

اللهِ عُلَا أَرُونِي ٱلَّذِينَ ٱلْمُحْمَدِ بِهِ عِشْرَكَأَ ۚ كَالَّا بَلْ هُو ٱللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ

النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ اللَّا عَلَقُهُ لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِيْرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ اللَّهُ وَيَقُولُونَ مَتَى هَاذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ اللَّهُ وَيَقُولُونَ مَتَى هَاذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ

اللهُ قُل لَّكُم مِّيعَادُ يَوْمِ لَّا تَسْتَخْرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقْدِمُونَ اللهُ

[سبأ: ۲۶-۳۰]

س: اذكر معنى ما يلي: ﴿ يَفْتَحُ - أَجْرَمْنَا - أَلْفَتَ احُ - أَلْحَقْتُم بِهِ عِشْرَكَأَةً - كَافَّةً ﴿. جَ:

| معناها                               | الكلمت               |
|--------------------------------------|----------------------|
| اكتسبنا من الأعمال                   |                      |
| يقضي                                 | (محتر)               |
| القاضي العليم بخلقه                  | (ٱلْفَتَّاحُ)        |
| جعلتموها لله شريكة وعبدتموها مع الله | ﴿ أَلْحَقْتُم بِهِ ِ |
|                                      | شُرَكَآءً ﴾          |
| عامة - كلهم                          | ﴿ كَأَفَّةً ﴾        |

# \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِن المَكْوَرِ وَالْأَرْضِ قُلِاللَّهُ ۗ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَكَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ ۞ ﴾.

ج: المعنى، قل يا رسول الله - لهؤلاء المشركين - على سيل الاستفهام الذي يحمل معنى التقرير والتوبيخ والإلزام - من الذي يسوق لكم الرزق من السموات كالغيث الذي ينبت الله به الثمر ويحيي به الأرض بعد موتها، وكذا من الذي يخرج لكم الرزق من الأرض ومن ذلك الثمار والنبات والمعدن والكنوز ونحو ذلك، وكذا من يرزقكم هذه التجارات التي تتجرون، وغير

ذلك من الأرزاق من البحار ونحوها، قل لهم ذلك فإن أجابوا بأن الله فاعلٌ ذلك من الأرزاق من البحار ونحوها، قل لهم ذلك فإلا أمسكوا عن الجواب ذلك بهم فالحمد لله قد أقروا وأُقيمت عليهم الحجة وإلا أمسكوا عن الجواب فقل لهم أنت يا رسول الله: إن الله هو الذي يرزقنا، وقل لهم: أحدنا بلا شك على حق، والآخر على باطل، فإما أن نكون نحن على هدى أو في ضلالٍ مبين، يعني بُعد عن الحق مُظهر لمن تأمله أن من هو عليه يُعدّ ضلالًا، وإما أن تكونوا أنه على هدى أو في ضلال مبين.

فإذا كنانحن على هدى، والحمد لله نحن عليه، فأنتم إذن في ضلال مبين. وبنحو هذا قال العلماء.

قال الطبري رَخْلَللهُ تعالى

يقول تعالى ذكره لنبيه محمد وقي قبل يا محمد لهؤلاء المشركين بربهم الأوثان والأصنام: من يرزقكم من السماوات والأرض بإنزاله الغيث عليكم منها حياة لحروثكم، وصلاحًا لمعايشكم، وتسخيره الشمس والقمر والنجوم لمنافعكم، ومنافع أقواتكم، والأرض بإخراجه منها أقواتكم وأقوات أنعامكم، وترك الخبر عن جواب القوم استغناء بدلالة الكلام عليه، ثم ذكره، وهو: فإن قالوا: لا ندري، فقل: الذي يرزقكم ذلك الله وإنا أو إياكم أيها القوم لعلى هدى أو في ضلال مبين: يقول: قل لهم: إنا لعلى هدى أو في ضلال، أو إنكم على ضلال أو هدى.

وأورد الطبري بإسنادٍ حسن عن قتادة: ﴿ ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِن السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ قُلُ مَن يَرْزُقُكُمْ مِن السَّمَوَتِ وَاللهُ وَاللهُ مَا أَنا وأنتم على أمر واحد، إن أحد الفريقين أصحاب محمد للمشركين، والله ما أنا وأنتم على أمر واحد، إن أحد الفريقين

لمهتدٍ.

وقد قال قوم: معنى ذلك: وإنا لعلى هدى وإنكم لفي ضلال مبين. وقال ابن كثير كَيْلَتْهُ:

يقول تعالى مقررًا تفرُّدَه بالخلق والرزق، وانفراده بالإلهية أيضا، فكما كانوا يعترفون بأنه لا يرزقهم من السماء والأرض -أي: بما ينزل من المطر وينبت من الزرع-إلا الله، فكذلك فليعلموا أنه لا إله غيره.

وقوله ، ﴿ وَإِنَّا أَوْلِيَا كُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالِ شَيِبِ ﴿ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ على الله والآخر محق، لا سبيل إلى أن تكونوا أنتم ونحن على الهدى أو على الضلال، بل واحد منا مصيب، ونحن قد أقمنا البرهان على التوحيد، فدل على بطلان ما أنتم عليه من الشرك بالله؛ ولهذا قال: ﴿ وَإِنَّا أَوْلِيَا كُمْ لَعَلَىٰ هُدُىٰ أَوْفِي صَلَالِ مُبْعِبِ ﴾.

#### وقال القرطبي رَحْمُ لِسَّهُ:

قوله تعالى: ﴿ فَقُلْ مَن يَرْزُقُكُمُ مِّرَ السَّمَوَ فِوْلَا نَصْ الما ذكر أن آلهتهم لا يملكون مثقال ذرة مما يقدر عليه الرب قرر ذلك فقال: قبل يا محمد للمشركين: ﴿ مَن يَرْزُقُكُمُ مِّرَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ \* أي من يخلق لكم هذه الأرزاق الكائنة من السموات أي عن المطر والشمس والقمر والنجوم وما فيها من المنافع والأرض أي الخارجة من الأرض عن الماء والبات أي لا يمكنهم أن يقولوا هذا فعل آلهتنا فيقولون: لا ندري فقل: إن الله يفعل ذلك الذي يعلم ما في نفوسكم وإن قالوا: إن الله يرزقنا فقد تقررت الحجة بأنه الذي ينبغي أن يعبد ﴿ وَإِنَّا أَوْلِيًا كُمُ لَعَلَى هُدًى أَوْ فِي ضَكُلِ مُّينِ ﴿ اللهِ هذا على وجه ينبغي أن يعبد ﴿ وَإِنَّا أَوْلِيًا كُمُ لَعَلَى هُدًى أَوْ فِي ضَكِلِ مُّينٍ ﴿ اللهِ هذا على وجه

الإنصاف في الحجة كما يقول القائل: أحدنا كاذب وهو يعلم أنه صادق وأن صاحبه كاذب والمعنى: ما نحن وأنتم على أمر واحد بل على أمرين متضادين وأحد الفريقين مهتد وهو نحن والآخر ضال وهو أنتم فكذبهم بأحسن من تصريح التكذيب والمعنى: أنتم الضالون حين أشركتم بالذي يرزقكم من السموات والأرض.

## \*\*

س: وضح معلى قوله تعالى ﴿ قُللًا تُسْتَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْتَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ۗ ۞ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْلُمُ مِنَا إِلَّى وَهُو الْفَتَاحُ ٱلْعَلِيمُ ۞ ﴾.

ج: المعنى – والله تعالى أعلم – قال يا رسول الله لهؤلاء المشركين بالله الجاحدين نعمه قل لهم: لا تُسألون يوم القيامة عن أعمالنا التي عملناها في الدنيا وعن كسبنا السيئ أو الحسن الذي اكتسبناه، وكذا فنحن لن نُسأل عن أعمالكم السيئة التي عملتموها بل لكل منا عمله، وسيحاسب عليه، ولكل منا اعتقاده وسيحاسب على اعتقاده، وكذا على أقواله، وقل يا رسول الله لهؤلاء إن ربنا سيجمع بيننا يوم القيامة ثم يقضي بيننا بالحق، وهو القاضي العليم بما يقضي فيه وبه لا يخفى عليه من أمري وأمركم شيء، وبنحو هذا قال أهل العلم.

#### قال الطبري رَحْلُللهُ:

يقول تعالى ذكره لنبيه محمد على: قل لهؤلاء المشركين: أحد فريقينا على هدى والآخر على ضلال، لا تسألون أنتم عما أجرمنا نحن من جرم وركبنا

من إثم، ولا نسأل نحن عما تعملون أنتم من عمل، قل لهم: يجمع بيننا ربنا يوم القيامة عنده ثم يفتح بيننا بالحق. يقول: ثم يقضي بيننا بالعدل، فيتبين عند ذلك المهتدي منا من الضال ﴿ وَهُوَ ٱلْفَتَاحُ ٱلْعَلِيمُ الله ﴾ يقول: والله القاضي العليم بالقضاء بين خلقه، لأنه لا تخفى عنه خافية، ولا يحتاج إلى شهود تعرفه المحق من المبطل.

#### وقال ابن كثير كألثه

وقوله. ﴿ قُل لَا تُشْكُلُونَ عُمَّلَ أَجْرَمُنَا وَلَا نَشُكُلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ فَا لَا يَعْدَاهُ التبري منهم، أي: لستم منا ولا نحن منكم، بل ندعوكم إلى الله وإلى توحيده وإفراد العبادة له، فإن أجبتم فأنتم منا ونحن منكم، وإن كذبتم فنحن برآء منكم وأنتم برُرآء منا، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنَبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُهُ بَرِيَعُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنا بَرِيَ مُونَ الله فَعْل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُهُ بَرِيَعُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنا بَرِيَ مُونِ الله فَعْل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُهُ بَرِيَعُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنا بَرِي مَا يَعْمَلُونَ الله ﴿ وَقَالَانَ اللَّهُ مَا عَبُدُونَ مَا أَعْبُدُ الله وَالله الله الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَاللَّهُ مَا عَبُدُ وَلَى مَا أَعْبُدُ مَا أَعْبُدُ الله وَاللَّهُ مَا عَبْدُ وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي الله وَاللَّهُ مَا عَبْدُمُ وَلِي وَلِي وَلِي اللَّهُ الله وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَلِي وَلِي وَلِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَلِي وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَنْهُ مَا اللَّهُ مَا عَلْكُمُ وَلِي وَلِي وَلِي وَلَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

وقوله: ﴿ قُلُ يَغْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ﴾ أي: يوم القيامة ويجمع الخلائل في صعيد واحد، ﴿ ثُمُ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِ ﴾ ، أي: يحكم بيننا بالعدل فيجزي كل عامل بعمله ، إن خيرًا فخير ، وإن شرَّا فشر. وستعلمون يو مئذ لمر العزة والنصرة والسعادة الأبدية ، كما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَ يِذِ يَنَفَرَقُورَ ﴾ فَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا النَّينَ الْأَوْلَة بِكَ الْمَاعِدَ وَلَهَذَا قال بعالى عَمْمُ وَنَ السَّاعَةُ يَوْمَ اللَّهُ وَعَمِلُوا الصَّيلِحَتِ فَهُمْ فِي رَوْضَةٍ يُحْبَرُون ﴿ وَالْمَا الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا وَكَذَبُوا وَكَذَبُوا وَكَذَبُوا وَعَمِلُوا الصَّيلِحَتِ فَهُمْ فِي رَوْضَةٍ يُحْبَرُون ﴿ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَكُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

#### وقال القرطبي رَخِهُ لِللهُ:

قوله تعالى: ﴿ قُللًا تُسْءَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا ﴾ أي اكتسبنا ﴿ وَلَا نَسْعَلُ ﴾ نحن أيضًا ﴿ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ قُل لَا أَنه الْحَير لكم لا أنه ينظم ﴿ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ قَلَ إِنها أقصد بما أدعوكم إليه الخير لكم لا أنه ينالني ضرر كفركم وهذا كما قال: ﴿ لَكُرُ دِينَكُمُ وَلِي دِينِ ﴿ قَلَ دِينِ ﴿ قَلَ الكَافِرُونَ: ٢] والله مجازي الجميع فهذه آية مهادنة، ومتاركة وهي منسوخة بالسيف وقيل: نزل هذا قبل آية السيف.

قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَكَا رَبُّنَا ﴾ يريد يوم القيامة ﴿ ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِ ﴾ أي يقضي فيثيب المهتدي ويعاقب الضال ﴿ وَهُوَ ٱلْفَتَاحُ ﴾ أي القاضي بالحق ﴿ أَلْعَلِيمُ ﴾ بأحوال الخلق وهذا كله منسوخ بآية السيف.

# \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ قُلْأَزُونَ اللَّهِ مَا أَحْفُتُمْ بِهِ ـ شُرَكَآءً كَلَّا بَلْ هُوَاللَّهُ ٱلْعَـزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ﴾.

ج: المعنى - والله أعلم - قل يا رسول الله لهؤلاء المشركين الذين عبدوا مع الله آلهة أخرى: أروني هذه الآلهة التي عبدتموها مع الله وجعلتموها شريكة لله هي ماذا خلقت هذه الآلهة من السموات والأرض، وهل لها من مشاركة أو شراكة في ملك السموات والأرض؟ ﴿كَلَا ﴾ ليس الأمر كها زعمتم أو كما توهمتم، فهذه الآلهة لا تملك مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض، وما لها من شراكة في ملك السموات والأرض.

بل الله ﷺ هو مالك السموات والأرض هو العزيز الذي لا يغلب، ولا

يمنع من شيء أراده، الحكيم فيما يشرع وفيما يصنع، وفي كل شيء. وبنحو هذا قال العلماء.

#### قال الطبرى رَحْلُللهُ:

يقول تعالى ذكره لنبيه محمد على: قل يا محمد لهؤلاء المشركين بالله الآلهة والأصنام: أروني أيها القوم الذين ألحقتموهم بالله فصير تموهم له شركاء في عبادتكم إياهم ماذا خلقوا من الأرض أم لهم شرك في السماوات؟ ﴿كُلّا ﴾ يقول تعالى ذكره: كلابوا ليس الأمر كما وصفوا، ولا كما جعلوا وقالوا من أن لله شريكا، بل هو المعبود الذي لا شريك له، ولا يصلح أن يكون له شريك في ملكه، العزيز في انتقامه ممن أشرك به من خلقه، الحكيم في تدبيره خلقه.

#### وقال ابن كثير رَحْالِللهُ:

وقوله: ﴿ قُلْ أَرُونِ النِّينَ أَلْحَقْتُم بِهِ شُرْكَا أَي أُرونِي هذه الآلهة التي جعلتموها لله أندادًا وصيَّرتموها له عدْلًا. ﴿ كُلُّا ﴾ أي: ليس له نظير ولا نَديد، ولا شريك ولا عديل، ولهذا قال: ﴿ بَلْ هُوَ اللَّهُ ﴾ : أي الواحد الأحد الذي لا شريك له ﴿ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴿ ﴾ أي: ذو العزة التي قلد قهر جماكل شيء، وعَلَيْهُ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاقُواله، وشرعه وقدره، تعالى وتقدس. وقال القرطبي وَعَلَيْهُ:

قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرُونِ ٱلَّذِينَ ٱلْحَقْتُم بِهِ شُرَكَآءً ﴾ يكون ﴿ أَرُونِ ﴾ هنا من رؤية القلب فيكون ﴿ أَرُونِ ﴾ هنا من رؤية القلب فيكون ﴿ شُرَكَآءً ﴾ المفعول الثالث، أي عرفوني الأصنام والأوثان التي جعلتموها شركاء لله على وهل شاركت في خلق شيء، فبينوا ما

هو؟ وإلا فلم تعبدونها. ويجوز أن تكون من رؤية البصر فيكون ﴿شُرَكَآءً ﴾ حالًا ﴿كَلَا ﴾ أي ليس الأمر كما زعمتم وقيل: إن ﴿كَلَا ﴾ رد لجوابهم المحذوف، كأنه قال: أروني الذين ألحقتم به شركاء قالوا: هي الأصنام فقال كلا أي ليس له شركاء ﴿بَلْ هُوَاللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهُ ﴾.



س: اذكر بعض الأدلة على عموم بعثة النبي على أي أنه رسول لقومه ولمن جاءوا من بعدهم، وكذا رسول للإنس والجن على السواء.

ج: من الأدلة على ذلك ما يلي:

قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ [سبأ: ٢٨].

وقول عالى في . . وَأُوحِيَ إِلَى هَذَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِ رَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغٌ ﴾ [الأنعام: ١٩].

وقوله تعالى ﴿ فَأَلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

وقوله تعالى ﴿ مُهَارَكُ ٱلَّذِي نَزَّلِ ٱلْفُرُّقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ - لِيكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴿ أَن

[الفرقان: ١]

وفي الصحيحين (١) من حديد جابر بن عبد الله والله على قال: قال رسول الله وفي الصحيحين (١) من حديد جابر بن عبد الله والميت خمسًا لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا، فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصل، وأحلت لي الغنائم ولم تحل لأحد قبلي، وأعطيت الشفاعة، وكان النبي يبعث إلى قومه وبعثت إلى الناس عامة».

وفي رواية: «بعثت إلى الأسود والأحمر».



س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَعِيمَ وَكَذِيرًا
 وَلَنكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴿ ﴾.

ج: المعنى - والله أعلم - وما أرسلناك إلا للناس كلهم، وكذا الإنس

(١) البخاري (٣٣٥)، ومسلم (٥٢١).

\_

والجن بشيرًا لمن أطاع بالجنة، ونذيرًا لمن عصى بالنار، ولكن أكثر الناس لا يصدقون برسالتك ولا بما جئت به.

#### قال الطبرى رَحْلُللهُ:

يقول تعالى ذكره: وما أرسلناك يا محمد إلى هؤلاء المشركين بالله من قومك خاصة، ولكنا أرسلناك كافة للناس أجمعين؛ العرب منهم والعجم، والأحمر والأسود، بشيرًا من أطاعك، ونذيرًا من كذبك ﴿وَلَكِنَ ٱكْتُرَ ٱلنَّاسِ لاَيعَلَمُونَ ﴿ وَلَكِكَ الله أرسلك كذلك إلى جميع البشر.

وأورد بإسناد حسن من قبادة قال: أرسل الله محمدًا إلى العرب والعجم، فأكرمهم على الله أطوعهم له.

#### وقال ابن كثير رَحْ لِللهُ:

يقول تعالى لعبده ورسوله محمله صلوات الله وسلامه عليه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ اللَّهِ وَسَلامه عليه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ اللَّهِ كَانَاسٍ ﴾: أي: إلا إلى جميع الخلق من المحلفين، كقوله تعالى: ﴿ قُلُ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَيعًا ﴾ [الحرف ١٥٨]، ﴿ تَبَارَكَ اللَّهِ الَّذِي نَزَّلُ اللَّهُ قَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ ﴾ [الفرقان: ١]. ﴿ بَعْمِلًا وَتَعَلِيرًا ﴾ أي تبشر مَنْ عصاك بالنار.

﴿ وَلَكِكِنَّ أَكُثُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴿ ﴾ ، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَكُثُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَا تُطِعْ أَكُثُرُ مَن فِي ٱلْأَرْضِ يُعْمِلُوكَ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ [يوسف: ١٠٣] ، ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكُثُرُ مَن فِي ٱلْأَرْضِ يُعْمِلُوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [الأنعام: ١١٦].

#### وقال القرطبي رَحْلَللهُ:

قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَأَفَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ أي وما أرسلناك

إلا للناس كافة أي عامة ففي الكلام تقديم وتأخير، وقال الزجاج: أي وما أرسلناك إلا جامعا للناس بالإنذار والإبلاغ والكافة بمعنى الجامع وقيل: معناه كافًا للناس تكفهم عما هم فيه من الكفر وتدعوهم إلى الإسلام والهاء للمبالغة وقيل: أي إلا ذا كافة فحذف المضاف أي ذا منع للناس من أن يشذوا عن تبليعك أو ذا منع لهم من الكفر ومنه: كف الثوب لأنه ضم طرفيه هبيرًا في الجنة لمن أطاع فونكيرًا من النار لمن كفر فوككينً أكتر أي بالجنة لمن أطاع فوكنيرًا من النار لمن كفر فوككينً أكثر من المؤمنين عددًا

## \*\*

س: وضح معنى قوله تعلى ﴿ بَهُ لُونَ مَتَىٰ هَاذَا ٱلْوَعُدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ وَاللَّهُ مُلْوَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا مَا مُعَادُ يَوْمِ لَّا تَسْتَغُرُونَ عَنْهُ سَاعَهُ وَلَا لَسَنْقُونُ ﴿ ﴾.

ج: المعنى - والله أعلم - ويقول أهل الشرك لرسول الله على ولأهل الإيمان متى هذا الوعد بقيام الساعة؟ متى تقوم القيامة إن كنتم صادقين في دعواكم أنها ستقوم وستأتي؟ قل لهؤلاء: لكم يا أهل الشرك ميعاد تنتهي فيه آجالكم وتموتون لا تستأخرون عن هذا الميعاد ساعة ولا تستقدمون، وعندها يأتيكم الخبر اليقين الذي لا تستطيعون معه تكذيبًا لما أخرناكم به، والله أعلم.

وبنحوه هذا قال العلماء.

قال الطبري رَحْلَاللهُ:

يقول تعالى ذكره: ويقول هؤلاء المشركون بالله إذا سمعوا وعيد الله الكفار

وما هو فاعل بهم في معادهم مما أنزل الله في كتابه ﴿مَتَىٰ هَاذَا ٱلْوَعَدُ ﴾ جائيا، وفي أيه وقت هو كائن ﴿إِنكَنَ عَنَهُ ﴾ فيما تعدوننا من ذلك ﴿ صَدِقِينَ ﴿ اللهِ أَنه كَائن، قال الله لنبيه: ﴿قُل ﴾ لهم يا محمد ﴿ لَكُم ﴾ أيها القوم ﴿ مِيعَادُ يَوْمِ ﴾ هو آتيكم ﴿ لا تَسْتَعْخِرُونَ عَنْهُ ﴾ إذا جاءكم ﴿ سَاعَةً ﴾ فتنظروا للتوبة والإنابة ﴿ وَلا تَسْتَعْخِرُونَ عَنْهُ ﴾ إذا جاءكم ﴿ سَاعَةً ﴾ فتنظروا للتوبة والإنابة ﴿ وَلا تَسْتَعْخِرُونَ عَنْهُ ﴾ إذا جاءكم ﴿ سَاعَةً ﴾ فتنظروا للتوبة والإنابة ﴿ وَلا تَسْتَعْفِرُونَ عَنْهُ ﴾ إذا جاءكم ﴿ لكم ذلك أجلًا.

#### وقال ابن كثير كألثه

ثم قال تعالى مخبرًا عن الكفار في استبعادهم قيام الساعة: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا الْوَعُدُ إِن كُنتُمْ صَدِيرًا عِن الكفار في استبعادهم قيام الساعة: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ لَا هَذَا الْوَعُدُ إِن كَنتُمْ صَدَا اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهُ وَيَعَلّمُونَ أَنّهَا اللّهَ أَنَّ ﴾ الآية [الشورى: ١٨].

ثم قال: ﴿ قُل لَكُمُ مِيعَادُ يَوْمِ لِلْ تُمتَعْجُرُونَ عَنْهُ سَاعَةَ وَلا شَنَقْدِمُونَ ﴿ أَي: لكم ميعاد مؤجل معدود محرر، لا يزداد ولا ينتقص، فإذا جاء فلا يؤخر ساعة ولا يقدم، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ أَجَلَ اللَّهِ إِذَا جَأَةً لَا يُؤَخِّرُ ﴾ [فري: ١٤]، وقال: ﴿ وَمَانُوَجُرُهُۥ يقدم، كما قال تعالى: ﴿ وَمَانُوَجُرُهُۥ وَهُمَانُو خَرُهُۥ وَلَمُ لِللَّهِ إِذَا جَأَةً لَا يُؤَخِّرُهُ وَلَمُ اللَّهُ إِذَا جَأَةً لَا يَوْجَلُ اللَّهُ إِذَا جَأَةً لَا يَوْجُونُهُ وَلَمُ اللَّهُ إِذَا جَاءً فَا لا يَعَلَّمُ نَفْشُ إِلَا بِإِذَٰ لِهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِذَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولُولُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

[100,108]

#### وقال القرطبي رَحْلَللهُ:

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَاذَا ٱلْوَعُدُ ﴾ يعني موعدكم لنا بقيام الساعة ﴿ الرَّحْنَةُ مُ صَلِدِقِينَ الله تعالى: ﴿ قُل ﴾ لهم يا محمد: ﴿ لَكُو مِنَاهُ يَوْمِ لَا تَسْتَغَخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقَدِمُونَ الله على فلا يغرنكم تأخيره والميعاد الميقات ويعني بهذا الميعاد وقت البعث وقيل: وقت حضور الموت أي لكم قبل يوم القيامة وقت معين تموتون فيه فتعلمون حقيقة قولي وقيل: أراد بهذا اليوم يوم

بدر؛ لأن ذلك اليوم كان ميعاد عذابهم في الدنيا في حكم الله تعالى.





## قال الله تعالى:

# س: وضح معنى ما يلي:

﴿ بِٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ ۗ - مَوْقُوفُوكَ - يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ ٱلْقَوْلَ - ٱسۡتُضۡعِفُواْ -

اَسْتَكْبَرُواْ - صَكَدَدْنَكُوْ - اَلْهُدُىٰ - مَكُرُ الَيْبِلِ وَالنَّهَارِ - أَندَادَاً - وَأَسَرُّواْ النَّدَامَةَ - اَلأَغْلَالَ - اَشْتَكْبَرُواْ - وَأَسَرُّواْ النَّدَامَةَ - اَلأَغْلَالَ - اَعْنَاقِ ﴾.

| معناها                                           | الحامة                       |
|--------------------------------------------------|------------------------------|
| بالكتب التي تقدمته (وهي التوراة والإنجيل والزبور | (بِٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْدُ   |
| والصحف وعموم الكتب التي أنزلها الله)             |                              |
| محبوسون                                          | ( مَوْقُوفُوكَ )             |
| يرد بعضهم على بعض ويجادل بعضهم بعضًا             | (يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى   |
|                                                  | بَعْضٍ ٱلْقُولَ )            |
| الذين كانوا في الدنيا مستضعفين مستذلين           | ﴿ٱسۡتُضۡعِفُوا۟ ﴾            |
| الذين كانوا في الدنيا أهل كبر وتجبر وتسلط        | ﴿ٱسۡتَكۡبَرُوا۟ ﴾            |
| منعناكم                                          | ﴿ صَكَدَدُنَّكُورُ ﴾         |
| الإيمان                                          | ﴿ٱلْمُدُىٰ ﴾                 |
| مكركم بالليل والنهار، والمكر: الخداع والتحايل    | ﴿مَكُرُ ٱلَّيْلِ             |
| والتضليل                                         | وَٱلنَّهَادِ ﴾               |
| أمثالًا                                          | ﴿ أَندَادًا ﴾                |
| ندموا أشد الندم                                  | ﴿ وَأَسَرُّوا ٱلنَّدَامَةَ ﴾ |

| الغل: هو ما تربط به الأيدي إذا ضمت إلى الرقبة،       | ﴿ ٱلْأَغَلَىٰ ﴾ |
|------------------------------------------------------|-----------------|
| فاليد تضم إلى الرقبة وتحيط بهما حلقة هي الغل<br>رقاب | ﴿أَعْنَاقِ ﴾    |

### \*\*

# س الرجواب قوله: ﴿ وَلُو تَرَيَّ إِذِ ٱلظَّلِلْمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَرَيِّهِمْ ﴾؟

ج: هو محذوف مفهوم من السياق وكأن المعنى – والله أعلم – ولو ترى أهل الظلم وهم محبوسون عند الله يوم القيامة ويتجادل بعضهم مع بعض ويتلاومون فيما بينهم أشد التلاوم وأشد الجدال لو تراهم لرأيت منظرًا بشعًا مؤثرًا لرأيت منظرًا تقشعر منه الجلود وتفزع منه العقول وتضطرب منه الأفئدة، والله أعلم.

# \*\*\*

س: كيف قيل: ﴿ وَأَسَرُّوا النَّدَامَة ﴾ وهم فله الحلواعن ندمهم في عدة آيات كقول ه تعالى: ﴿ وَهُمْ يَصَّطَرِخُونَ فِهَا رَبِّنَا أَخْرِجْنَا لَحَمَّ مَبْلِكًا عَيْلِالَّهِ عَلَيْكَا اللَّهِ عَلَيْكَا اللَّهِ عَلَيْكَا اللَّهِ عَلَيْكَا اللَّهِ اللهِ اللهُ ال

# ج: لأهل العلم هاهنا أقوال:

أحدها: أن أسروا بمعنى أظهروا وأبدوا قالوا وكلمة ﴿وَأَسُولَ مَا مَا الْأَضِداد، يعنون أنها تأتي أحيانًا بمعنى الإخفاء، وأحيانًا بمعنى الإظهار والإبداء.

الثاني: أنهم أظهروا التنادم فيها بينهم كها قال تعالى في آية مشابهة:

# ﴿ يَتَخَفَتُونَ يَنْنَهُمْ إِن لَّإِثْتُمْ إِلَّا عَشْرًا اللهَ [طه: ١٠٣].

الثالث: أن مواقف القيامة تتعدد فأحيانًا يُبدون التنادم وأحيانًا يُسرّبه بعضهم إلى بعض ويُسر به بعضهم في النفس، وسيأتي مزيد إن شاء الله في هذا الباب.

# \*\*

# س. و ضح المعنى الإجمالي للآيات المباركات ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَن نُّوَمِنَ بِهَاذَا ٱلْقُرْءَانِ وَلَا إِلَّا هَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَاللَّهِ مَا لَا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

ج: هذا بيانٌ لحال الكفار في الدنيا وما انتهى إليه مصيرهم يوم القيامة على وجه الإجمال، وحاصل المعنى - والله أعلم - أن أهل الكفر والجحود والنكران قالوا في الدنيا لرسول الله وقال ذلك من بعدهم من أهل الكفر، قالوا لأهل الإيمان: لن نؤمن بهذا الفراف، لن نصلق به، لن نصدق أنه من عند الله، ولن نؤمن أيضًا بالكتب السابقة (كالنوراة والإنجيل والزبور وغيرها من الكتب)، فالله ما أنزل على بشر من شيء كذا قالوا، فلو رأيت حال هؤلاء المكذبين يوم القيامة لرأيت منظرًا عظيمًا وتندمًا شديلًا، لو تراهم وهم مجبوسون عند الله في كي يدفع بهم إلى النار، لو رأيتهم وهم يتلاومون ويتحادلون ويرد بعضهم على بعض، لو رأيت الذين كانوا في الدنيا أتباعًا، وكانوا في الدنيا على مناهج ساداتهم من الكفر والضلال، لو رأيت هؤلاء الذين كانوا يستضعفون في الدنيا، وهم يجاجون أهل الاستكبار في الدنيا، يقولون لهم لولا أنتم لكنا عليهم أهل الاستكبار، الذين كانوا في الدنيا مستكبرين، أنحن صرفناكم عن عليهم أهل الاستكبار، الذين كانوا في الدنيا مستكبرين، أنحن صرفناكم عن

الإيهان، وقد جاءكم؟! كلا ما صرفناكم بل أنتم في أنفسكم كنتم أهل إجرام مجركم بالليل مجركم بالليل مجركم بالليل والنهار ومكركم وخداعكم لنا ليلاً ونهارًا وتضليلكم لنا وتمويهكم ليلاً ونهارًا، والنهار ومكركم وخداعكم لنا ليلاً ونهارًا وتضليلكم لنا وتمويهكم ليلاً ونهارًا، وأنتم تأمروننا بالكفر بالله وجحود وحدانيته، وتأمروننا بالشرك به، واتخاذ آلهة معه نعيدها كما نعيده، كان هذا دأبكم معنا، وأظهروا حينئذ التندم أشد التندم، ومنهم من أخفاه في نفسه لما رأوا العذاب ورأوا الأغلال قد جعلت في الرقاب مع الأيدي، فالأيدي، فالأيدي، فهل يجزى هؤلاء إلا بها كانوا يعملون، كلا فربنا أحاطت بالرقاب مع الأيدي، فهل يجزى هؤلاء إلا بها كانوا يعملون، كلا فربنا ليس بظلام للعبيد، وإنها نجزى كل نفس بها كسبت كها في الحديث القدسي فمن وجد خيرًا فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه، وبنحو هذا قال أهل العلم بالتأويل.

### قال الطبرى رَحْلَللهُ:

يقول تعالى ذكره: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ من مشركي العرب ﴿ لَن نُؤْمِنَ الْمَرْبِ ﴿ لَن نُؤْمِنَ اللَّهِ مِلْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مِن بين بِهَاذَا اللَّهُ رَانِ ﴾ الذي جاء به غيره من بين يديه.

عن قتادة قوله: ﴿ لَن نُوَّمِنَ بِهَذَا الْقُرْءَانِ وَلا بِالَّذِى بَيْنَ يَدَيْلُ ﴾ قال: قال المشركون: لن نؤمن بهذا القرآن ولا بالذي بين يديه من الكتب والأنبياء وقوله: ﴿ وَلَوْ تَرَيِّ إِذِ الظَّلِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَرَبِهِمْ ﴾ يتلاومون، يحاور بعضهم بعضًا؛ يقول المستضعفون - كانوا في الدنيا - للذين كانوا عليهم فيها يستكبرون: لولا أنتم أيها الرؤساء والكبراء في الدنيا لكنا مؤمنين بالله وآياته.

وقال في تأويل قوله تعالى: ﴿قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوٓاْ أَنَحَنُ صَكَدَنْكُوُ عَن ٱلْمُكَنَى بَعْدَ إِذْ جَاءَكُمُ بَلْ كُنتُ مِنْجُرِمِينَ ﴿٣٠﴾.

يقول تعالى ذكره: ﴿قَالَ الَّذِينَ اَسْتَكْبَرُوا ﴾ في الدنيا، فرأسوا في الضلالة والكفر بالله ﴿للَّذِينَ اَسْتُضْعِفُوا ﴾ فيها فكانوا أتباعا لأهل الضلالة منهم إذ قالوا لهم ﴿لَالَا النَّمُ النَّهُ اللَّهُ مَنْ اَسْتُضْعِفُوا ﴾ فيها فكانوا أتباعا لأهل الضلالة منهم إذ قالوا لهم ﴿لَالاً أَنْتُم النَّهُ اللَّهُ مَنِينَ الله ﴿ اللَّهُ عَنِينَ اللَّهُ عَنِينَ اللَّهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ ورسوله.

#### وقال رَحِمْ لِشَّهُ:

ويقول تعالى ذكر فَوْالْ الذين اسْتُغَفِفُوا هُ من الكفرة بالله في الدنيا، فكانوا أتباعا لرؤسائهم في الضلالة فيللّن اسْتَكَبَرُوا هُ فيها، فكانوا لهم رؤساء فكانوا أتباعا لرؤسائهم في الضلالة فيللّن اسْتَكَبَرُوا هُ فيها، فكانوا لهم رؤساء فيلُ مَكُرُ هُ كم لنا به اللّي والنّهار في صدفا عن الهدى في إِذْتَا مُرُونَا اَن نَكْفُر بِاللّه وَخَهَ فَأَضِيفُ المكر إلى الليل والشهار. والمعنى ما ذكرنا من مكر المستكبرين بالمستضعفين في الليل والنهار، على اتساع العرب في الذي قد عرف معناها فيه من منطقها، من نقل صفة الشيء إلى غيره، فتقول للرجل: يا فلان نهارك صائم وليلك قائم، وكما قال الشاعر:

# ونمت وما ليل المطي بنائم

وأورد بإسنادٍ صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿ بَلُ مَكْرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ إِذْ مَا أَمُرُونَنَا أَنَ لَكُمُ اللَّهِ وَالْنَهَارِ أَيْهَا العظماء لَّكُفُرَ بِٱللَّهِ وَنَجْعَلَ لَهُ وَأَلْدَاداً ﴾ يقول: بل مكركم بنا في الليل والنهار أيها العظماء الرؤساء حتى أزلتمونا عن عبادة الله.

وقوله: ﴿إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَن نَكُفُرَ بِأَللَّهِ ﴾ يقول: حين تأمروننا أن نكفر بالله. وقوله: ﴿ وَنَجْعَلَ لَهُ وَأَندَادًا ﴾ يقول: شركاء.

قوله: ﴿وَأَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوُا الْعَذَابَ ﴾ يقول: وندموا على ما فرَّطوا من طاعة الله في الدنيا حين عاينوا عذاب الله اذي أعدَّه لهم.

وأورد وإسناد حسن عن قتادة: ﴿ وَأَسَرُّواْ ٱلنَّدَامَةَ ﴾ بينهم ﴿ لَمَّا رَأَوْا ٱلْعَذَابَ ﴾.

قوله: ﴿ وَعَلَمَا الْأَغْلَالَ فِي أَعَنَاقِ اللَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ وغلت أيدي الكافرين بالله في الدنيا جهنم إلى أعناقهم في جوامع من نار جهنم، جزاء بما كانوا بالله في الدنيا يكفرون، يقول جلّ ثناؤه: ما يفعل الله ذلك بهم إلا ثوابًا لأعمالهم الخبيثة التي كانوا في الدنيا يعملونها، ومكافأة لهم عليها.

# وقال الحافظ ابن كثير رَحَمَلَتْهُ

وله ذا قالوا: ﴿ بَلْ كُنتُم تَجُرِمِينَ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱسۡتُضَعِفُواْ لِلَّذِينَ ٱسۡتَكۡبَرُواْ بَلَ مَكُرُ ٱلَّيۡلِ وَلَهَارًا، وتَغُرّونا وتُمَنّونا، وتخبرونا أنا على هدى وأنا على شيء، فإذا جميع ذلك باطل وكذبٌ ومَيْن.

قال قتادة، وابن زيد: ﴿ بَلُ مَكْرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾ يقول: بل مكرهم بالليل والنهار. وكذا قال مالك، عن زيد بن أسلم: مكرهم بالليل والنهار.

﴿ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَن نَكُفُرُ مِلْكِهِ وَنَجَعَلَ لَهُ أَندَاداً ﴾ أي نظراء وآلهة معه، وتقيموا لنا شُبها وأشياء من المحال تضلونا بها ﴿ وَأَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوُا الْعَذَابَ ﴾ أي: الجميع من السادة والأتباع، كُلُّ مَله على ما سَلَف منه.

﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْأَغَلَالَ فِي أَعَلَقِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴿ : وهي السلاسل التي تجمع أيديهم مع أعناقهم، ﴿ هَلَ يُجُزَوْنَ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ \* ) في: إنما نجازيكم بأعمالكم، كُلُّ بحسبه، للقادة عذاب بحسبهم، وللأتباع بحسبهم ﴿ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَاكِن لَا نَعْلَمُونَ ﴿ أَنَا عَلَا اللَّهُ عَلَمُونَ ﴿ الْأَعْرَافَ : ٣٨].

### قال القرطبي رَحْلَشْهُ:

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ يريد كمار قريش ﴿ لَا تَوْمِنَ بِهَذَا ٱلْقُرْءَانِ وَلَا بِٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيَةً ﴾ من الكتب والأنبياء عليهم الصلاة والسلام وقيل من الآخرة. وقال ابن جريج قائل ذلك أبو جهل بن هشام. وقيل : إن أهل الكتاب قالوا للمشركين صفة محمد في كتابنا فسلوه فلما سألوه فوافق ما قال أهل الكتاب قال المشركون : لن نؤمن بهذا القرآن ولا بالذي أنزل قبله من التوراة والإنجيل بل نكفر بالجميع، وكانوا قبل ذلك يراجعون أهل الكتاب ويحتجون بقولهم فظهر بهذا تناقضهم وقلة قبل ذلك يراجعون أهل الكتاب ويحتجون بقولهم فظهر بهذا تناقضهم وقلة

علمهم. ثم أخبر الله تبارك وتعالى عن حالهم فيما لهم فقال ﴿ وَلَوْ تَرَيَّ ﴾ يا محمد ﴿إِذِ ٱلظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَرَتِهم ﴾ أي محبوسون في موقف الحساب يتراجعون الكلام فيما بينهم باللوم والعتاب بعد أن كانوا في الدنيا أخلاء متناصرين وجواب «لو» محذوف أي لرأيت أمرًا هائلًا فظيعًا ثم ذكر أي شيء يرجع من القول بينهم قال: ﴿ يَقُولُ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ ﴾ في الدنيا من الكافرين ﴿ لِلَّذِينَ آمْتَكُمُ وَأَ ﴾ وهم القادة والرؤساء ﴿ لَوْلَا أَنتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ ﴾ أي: أغويتمونا وأضللتمونا، واللغة الفصيحة لولا أنتم ومن العرب من يقول: لولاكم حكاها سيبويه تكون لولا تخفض المضمر ويرتفع المظهر بعدها بالابتداء ويحذف خبره. ومحمد بن يزيدٍ بقول الإيجور لولاكم لأن المضمر عقيب المظهر فلما كان المظهر مرفوعًا بالإجماع وجب أن يكون المضمر أيضًا مرفوعًا ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَكۡبَرُواْ لِلَّذِينَ ٱسۡتُضِّعِفُواْ ٱلْمُؤْمِدِهُ مَا لَكُورَ مِن الْمُدُيٰ ﴾ هو استفهام بمعنى الإنكار أي ما رددناكم نحن عن الهالي ولا أكرهناكم ﴿ بَعْدَ إِذْ جَآءً كُمُّ بَلْ كُنتُم تُحْرِمِينَ الله الله أي مشركين مصرين على الكفر ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ السَّعَمْ عِفُواْ لِلَّذِينَ ا ٱسْتَكْبَرُواْ بَلْ مَكْرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾ المكر أصله في كلام العرب الاحتيال والخديعة وقد مكر به يمكر فهو ماكر ومكار قال الأخفش : هو على تقدير : هذا مكر الليل والنهار. قال النحاس: والمعنى - والله أعلم - بل مكركم في الليل والنهار أي مسارَّتكم إيانا ودعاؤكم لنا إلى الكفر حملنا على هذا. وقال سفيان الثوري: بل عملكم في الليل والنهار قتادة: بل مكركم بالليل والنهار صدنا فأضيف المكر إليهما لوقوعه فيهما وهو كقوله تعالى: ﴿إِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤخِّرُ ﴾ [نوح: ٤] فأضاف الأجل إلى نفسه ثم قال: ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسَّتَأْخِرُونَ

سَاعَةً ﴾ [الأعراف: ٣٤] إذ كان الأجل لهم. وهذا من قبيل قولك: ليله قائم ونهاره صائم قال المبرد: أي بل مكركم الليل والنهار كما تقول العرب: نهاره صائم وليله قائم. وأنشد لجرير:

ونمت وما ليل المطي بنائم

لقد لمتنايا أم غيلان في السرى

والمساد المسادية

# فنكام ليلسي وتجلسي همسي

أي نمت فيه ونظيره: ﴿ وَالنّهَارَ مُبْصِراً ﴾ [غافر: ٢٦] وقرأ قتادة: (بل مكر كائن في الليل والنهار) بتنوين (مكر) ونصب (الليل والنهار) والتقدير: بل مكر كائن في الليل والنهار فحذف وقرأ سعيد بن جبير: (بل مكرُّ) بفتح الكاف وشد الراء بمعنى الكرور، وارتفاعه بالالتداء والخبر محذوف. ويجوز أن يرتفع بفعل مضمر دل عليه ﴿ أَغَنُ صَدَدَنَكُمُ ﴾ كأنهم لما فالوا لهم أنحن صددناكم عن الهدى قالوا بل صدنا مكر الليل والنهار وروي عن سعيد بن جبير بل مكر الليل والنهار قال : مر الليل والنهار عليهم فغفلوا وقيل : طول السلامة فيهما كقوله : ﴿ فَطَالَ عَلَيْمُ ٱلْأَمَدُ ﴾ [الحديد: ٢٦] وقرأ راشد (بل مكر الليل والنهار) بالنصب كما تقول : رأيته مقدم الحاج، وإنما يجوز هذا فيما يعرف لوقلت : رأيته مقدم زيد لم يجز ذكره النحاس.

﴿إِذْ تَأْمُرُونَنَا آَنَ نَكُفُرَ بِاللَّهِ وَنَجْعَلَ لَهُ أَندَاداً ﴾ أي أشباها وأمشالًا ونظراء قال محمد بن يزيد: فلان ند فلان أي مثله ويقال نديد وأنشد:

أينما تجعلون إلى ندا وقد مضى هذا في البقرة ﴿وَأَسَرُّوا النَّدَامَةَ ﴾ أي أظهر وها وهو من الأضداد يكون بمعنى الإخفاء والإبداء. قال امرؤ القيس:

# تجاوزت أحراسا وأهوال معشر على حراصا لو يسرون مقتلى

وروي «يشرون» وقيل: وأسروا الندامة أي تبينت الندامة في أسرار وجوههم قيل: الندامة لا تظهر وإنما تكون في القلب وإنما يظهر ما يتولد عنها حسبما تقدم بيانه في سورة يونس وآل عمران، وقيل: إظهارهم الندامة قولهم : ﴿ فَلَمْ الْمَالِكُونُ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ الشعراء: ١٠٢] وقيل: أسروا الندامة فيما بينهم ولم يجهروا القول بها كما قال: ﴿ وَأَسَرُوا النَّوَى ﴿ الله على الله في الله وَالله في الله عنه قيل للمرأة السيئة الخلق: غل قمل وأصله أن الغل كان يكون من قد وعليه شعر فيقمل وغللت بده إلى عقه وقد غل فهو مغلول يقال: ماله أل وغل. والغل أيضا والغلة: حرارة العطش وكذلك الغليل يقال منه: غل الرجل يغل غللا فهو مغلول على ما لم يسم فاعله عن الحوهري. أي جعلت الجوامع في أعناق التابعين. والمتبوعين قيل من غير هؤلاء الفريقين. وقيل الجوامع في أعناق التابعين. والمتبوعين قيل من غير هؤلاء الفريقين. وقيل يرجع ﴿ النِّينَ كَفَرُوا ﴾ إليهم وقيل: تم الكلام عند قوله: ﴿ لَمَا الْكَفَارِ ﴿ هَلَ مُحَوَلِهُ مَا لَهُ يَلِمُ الله أَلُولُونَ اللَّهُ في الدنيا.



# قال الله تعالى:

﴿ وَمَا أَرْسِلْنَا فِي قَرْيَةِ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُهُ بِهِ عَكُفِرُونَ وَمَا أَمُولُا وَأُولُدَا وَمَا خَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّ مَنَاهُ وَقَالُواْ حَنْ أَعُولُا وَأُولُدَا وَمَا خَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّ يَشْطُ الْوَفَى لِمِن يَشَاعُ وَيَقْدِرُ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ قُ وَمَا أَمُولُكُمْ مِنْ الْمُولُكُمُ وَلَا أَوْلَكُمُ إِلَى ثَقَرِبُكُم عِنْدَا أَرْلَفَى إِلَا مَنْ عَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَتِهِكَ لَمُمُ وَلَا أَوْلَدُكُم إِلَى ثَقَرِبُكُم عِنْدَا أَرْلَفَى إِلَا مَنْ عَامِنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَتِهِكَ لَمُمْ وَلَا أَوْلُدُكُم إِلَى ثَقَرْبِكُم عِنْدَا أَرْلَفَى إِلَا مَنْ عَامِنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَتِهِكَ لَمُمْ وَلاَ أَوْلُكُمُ مِنْ اللَّهِ فَا أَوْلَكُونَ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلْحُولَا اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ ا

# س: اذكر معنى ما يلى:

﴿ نَلْزِيرٍ - مُتَرَفُوهَا - يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ - وَيَقْدِرُ - زُلُفَى ٓ - جَزَآ الطِّعْفِ - ٱلْغُرُفَاتِ - يَسْعَوْنَ فِي عَالَيْنَا - مُعَاجِزِينَ - مُحُضَرُونَ - يُغُلِفُ أَهُر ﴾.

# ج:

| معناها                                   | الكلمات                       |
|------------------------------------------|-------------------------------|
| نبي – رسول الله                          |                               |
| قادتها وكبراؤها وأصحاب المال والجاه فيها | (مُتَرَفُوها)                 |
| يوسع - يكثر من العطاء                    | (يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ )         |
| يضيق - يُصيب بالفقر                      | ﴿ وَيَقَدِرُ ﴾                |
| قربةً - تقريبًا                          | ﴿زُلِّفَىٰۤ ﴾                 |
| الجزاء المضاعف                           | ﴿جَزَآهُ ٱلضِّعْفِ ﴾          |
| جمع غرفة، وهي غُرفُ في الجنان            | ﴿ٱلْغُرُفَاتِ ﴾               |
| يجدون ويجتهدون لإبطال حججنا              | ﴿يَسْعَوْنَ فِي ءَايَاتِنَا ﴾ |
| ظانين أنهم يعجزوننا                      | ﴿مُعَاجِزِينَ                 |
| متواجدون في العذاب                       | ﴿ مُحْضَرُونَ ﴾               |
| يأتي بخير منه                            | ﴿ يُخْلِفُ هُ . ﴾             |

# \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّابِماً أَرْسِلْتُهُ رِبِهِ عَكَفِرُونَ اللهُ ﴾.

ج: المعنى - والله تعالى أعلم - وما أرسلنا من قبلك يا رسول الله في قرية إلا عارضه أهل المال والجاه والسلطة فيها، عارضه كبراؤها وشريروها قائلين: إنما بالذي أرسلتم به من الدعوة إلى توحيد الله و ترك عبادة ما سواه، كافرون جاحدون لكل ما تدعوننا إليه من هذا، جاحدون للقرآن منكرون أنه من عند الله، منكرون لجعل الآلهة إلهًا واحدًا منكرون للبعث الذي أحرثه من عند الله، منكرون لكل ما جئتمونا به، وبنحو هذا قال أهل العلم.

#### نال الطبري تعليه:

يقول تعالى ذكره: وما بعثنا إلى أهل قرية نذيرًا ينذرهم بأسنا أن ينزل بهم على معصيتهم إيانا، إلا قال كبراؤها ورؤساؤها في الضلالة كما قال قوم فرعون من المشركين له: إنا بما أرسلتم به من النذارة، وبعثتم به من توحيد الله، والبراءة من الآلهة والأنداد، كافرون.

وأورد بإسنادٍ حسن عن قتادة قوله: ﴿ وَمَا أَرْسُلُنَا فِي فَرَّدَةِ مِن نَدِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَكَفِرُونَ ﴿ اللهِ ﴿ قَالَ: هم رؤوسهم وقادتهم فِي الشرِ . وقال الحافظ ابن كثير رَحَلَتْهُ:

يقول تعالى مسليًّا لنبيه، وآمرًا له بالتأسي بمن قبله من الرسل، ومحبره بأنه ما بعث نبيًّا في قرية إلا كذبه مترفوها، واتبعه ضعفاؤهم، كما قال قوم نوح: ﴿ أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَبَعَكَ الْأَرْدُلُونَ ﴾ [الشعراء: ١١١]، ﴿ وَمَا نَرَنَكَ اتَبَعَكَ إِلَّا اللّذِينَ هُمُ أَرَادُكُ الرَّائِي ﴾ [هود: ٢٧]، وقال الكبراء من قوم صالح: ﴿ لِلّذِينَ ٱستُضْعِفُوا لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ أَتَعً لَمُونَ أَنَ صَلِحًا مُنْ سَلُّ مِن زَيِّهِ عَالُوا إِنَّا بِمَا أَرُسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴿ فَا لَمِنْ عَامَنَ مِنْهُمْ أَتَعً لَمُونَ أَنَ صَلِحًا مُنْ سَلُّ مِن زَيِّهِ عَالُوا إِنَّا بِمَا أَرُسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ [من الله عنه من قوم صالح: ﴿ لِللّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا لَمَنْ عَامَنَ مِنْهُمْ أَتَعً لَمُونَ أَنَ عَمَا لَهُ مِن وَاللّذِينَ اللّهُ مِن ذَيِهِ عَالَمُ اللّهُ مِن وَاللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

قَالَ الَّذِينَ ٱسْتَكَبُّواْ إِنَّا بِالَّذِي ءَامَنتُم بِدِء كَفِرُونَ ١٧٦ ﴿ الْأَعْرَافِ: ٧٥ ٢٧].

وقال تعالى: ﴿ وَكَذَ لِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَقُولُواْ أَهَا وُلَآ مِنَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَا بَيْنِنَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَا بَيْنِنَا اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقط ماهط: ﴿ وَهَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةِ مِّن نَّذِيرٍ ﴾ أي: نبي أو رسول ﴿إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا ﴾، وهم أولو النعمة والجشمة والثروة والرياسة.

قال قتادة: هم جَبَابِرتهم وقادتهم ورؤوسهم في الشر. ﴿إِنَّابِمَا أُرْسِلْتُمُرِبِهِ عَلَى الْسُرِ. ﴿إِنَّابِمَا أُرْسِلْتُمُرِبِهِ عَلَى كَفِرُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى الل

# \*\*

س: ما فائدة إخبار الله ﷺ بنبيه محمل قوله ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةِ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمُ رِبِهِ عَكَفِرُونَ ﴿ ﴾ ؟

ج: فائدة ذلك - والعلم عند الله - مواساة رسول الله على وتثبيته وتصبيره، فإنه إذا علم أن إخوانه من المرسلين لقوا مثل الذي لقلى، وابتلوا بمثل الذي ابتلي به حمله ذلك على الصبر، كما قال تعالى: ﴿ فَأُصْرِرُ كُمَاصَدُ أُولُوا أَلْعَزُومِنَ الرُّسُلِ ﴾ [الأحقاف: ٣٥]. والله أعلم.

### \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ خَنُ أَكُثَرُ أَمُولُا وَأَوْلَدُا وَمَا خَنُ بِمُعَذَبِينَ ﴿ وَقَالُواْ خَنُ أَكُثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ آَنَ وَمَا أَمُولُكُمْ وَلَا ﴿ وَمَا أَمُولُكُمْ وَلَا ﴾ قُمَا أَمُولُكُمْ وَلَا ﴿ قَالَ إِنَّ رَبِّ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ وَلَلْإِكْنَ أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ آَنَ ﴿ وَمَا أَمُولُكُمْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّلَّالَا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

أَوْلَنْدُكُمْ بِٱلَّتِي تُقَرِّبِكُمْ عِندَنَا زُلِفَى إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُوْلَيْكَ لَهُمْ جَزَآءُ ٱلضِّعْفِ بِمَا عَمِلُواْ وَهُمْ فِي الْفَرُفَاتِ ءَامِنُونَ ال

ج: حاصل معنى هذه الآيات - والعلم عند الله - أن أهل الكفر لما بلغتهم رسالة الإسلام ودعاهم رسول الله على التوحيد، وذكّرهم باليوم الآخر وما فيه من الثواب والعقاب قالوا مجيبين أهل الإسلام نحن أكثر منكم أموالاً فيه من الثواب والعقاب قالوا مجيبين أهل الإسلام نحن أكثر من أولادكم، وهذا وأكثر منكم أولادًا، أموالنا أكثر من أموالكم، وأولادنا أكثر من أولادكم، وهذا دليلٌ على إكرام الله لنا، فلو علم أننا لا نستحق ذلك ما أعطانا إياه ولا تفضّل علينا به إنما أعطانا إياه لكرامنا عنده، وكما أنه رضي عنا بدليل إعطائه لنا هذا المال والولد فلن يعذبنا، هكذا فهموا!!

ثم قال تعالى: وما أموالكم ولا أولادكم بالشيء الذي يقربكم عند الله منزلة ويقربكم منه تقريبًا أكثر إلا من آمن وعمل صالحًا واتقى الله في فيما أعطاه من المال فأنفقه في مرضاة الله في وفي طاعته فأولئك لهم جزاء أعمالهم

أضعاف ما عملوه، فالحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ثم هم يوم القيامة في الغرفات غرف الجنان، آمنون من الحزن والغم والخوف وزوال النعم وبنحو هذا قال أهل العلم.

#### قال الطبرى رَحَمُ لَسَّهُ:

يقرل نعال ذكره: وقال أهل الاستكبار على الله من كل قرية أرسلنا فيها نذيرا لأنيانا ورسلنا نحن أكثر أموالًا وأولادًا وما نحن في الآخرة بمعذبين لأن الله لو لم يكن راضيًا ما نحن عليه من الملة والعمل لم يخولنا الأموال والأولاد، ولم يسلط لما في الرزق، وإنما أعطانا ما أعطانا من ذلك لرضاه أعمالنا، وآثرنا بما آثرنا على غيرنا لفضلنا، وزلفة لنا عنده، يقول الله لنبيه محمد على: قل لهم يا محمل في تربيط الرزق من المعاش والرياش في الدنيا في من خلقه فويَقُدِرُ فيضيق على من يشاء لا لمحبة فيمن يسط له ذلك ولا خير فيه ولا زلفة له استحق بها منه، ولا لبغض منه لمن قدر عليه ذلك ولا مقت، ولكنه يفعل ذلك محنة لعباده واجتلاء، وأكثر الناس لا يعلمون أن الله يفعل ذلك اختبارًا لعباده ولكنهم يظنون أن ذلك منه محبة لمن بسط له ومقت لمن قدر عليه.

وأورد الطبري بإسناد صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿ وَمَلَّا أَمُولُكُمْ وَلاَ أَوَلَكُمْ وَلاَ أَوَلَكُمْ وَلاَ أَوَلَكُمْ وَلاَ أَوَلَكُمْ وَلاَ أَوَلَكُمْ وَلاَ أَوَلَادًا، فَأَخْبِرهم بِالله أَنه ليست أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفي ﴿إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِاحًا ﴾، قال: وهذا قول المشركين لرسول الله على وأصحابه، قالوا: لولم يكن الله عنا راضيًا لم يعطنا هذا، كما قال قارون: لولا أن الله رضي بي

وبحالي ما أعطاني هذا، قال: ﴿ أُولَمْ يَعْلَمْ أَكَ اللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِن قَبْلِهِ عِ مِنَ ٱلْقُرُونِ ... ﴾ [القصص: ٧٨] إلى آخر الآية.

وقال وَ لَكُلُهُ فِي تأويل قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَمُوا لُكُورُ وَلَاۤ أَوْلَادُكُو بِٱلَّتِي تُقَرِّبُكُرُ عِندَنَا زُلَفَىۤ إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَتِكَ لَهُمْ جَزَآهُ الضِّعْفِ بِمَا عَمِلُواْ وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ ءَامِنُونَ ﴿ اللَّهُ \* .

يقول جلَّ ثناؤه: وما أموالكم التي تفتخرون بها أيها القوم على الناس ولا أولادكم اللين تتكرون بهم، بالتي تقربكم منا قربة.

وأورد بإستاد حسن حرقتادة قوله: ﴿ وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلاَ أَوْلَدُكُمْ بِاللَّتِي تُقُرِّبُكُمْ عِندُنا وَأَوْلَدُكُمْ وَلاَ أَوْلَدُكُمْ بِاللَّهِ المال، وربما زُلِّفَيّ ﴾ لا يعتبر الناس بكثرة المال والولد، وإن الكافر قد يعطى المال، وربما حبس عن المؤمن.

#### وقال الطبرى رَحِمْ لِشَّهُ:

وقال جلَّ ثناؤه: ﴿ وَمَا أَمُولُكُمُ وَلَا أَوْلِكُمُ إِلَيْ يَ نُقَرِّبُكُمُ عِندَنَا زُلِفَيْ ﴾ ولم يقل باللتين، وقد ذكر الأموال والأولاد، وهما نوعان مختلفان، لأنه ذكر من كل نوع منهما جمع يصلح فيه التي، ولو قال قاتل أراد بذلك أحد النوعين لم يبعد قوله، وكان ذلك كقول الشاعر:

# نحن بما عندنا وأنت بما عندك راض والعربي مختلف

ولم يقل: راضيان.

وقوله: ﴿إِلَّا مَنْءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ اختلف أهل التأويل في معنى ذلك؛ فقال بعضهم: معنى ذلك وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفى إلا من آمن وعمل صالحا فإنه تقربهم أموالهم وأولادهم بطاعتهم الله في ذلك وأدائهم فيه حقه إلى الله زلفى دون أهل الكفر بالله.

وأورد بإسناد صحيح عن ابن زيد في قول الله: ﴿إِلَّا مَنْءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ قال: لم تضرهم أموالهم ولا أولادهم في الدنيا للمؤمنين، وقرأ ﴿ فَي لِلَّذِينَ أَحُسَنُوا اللهُ عَنْ وَزِيَادَةً ﴾ فالحسنى: الجنة، والزيادة: ما أعطاهم الله في الدنيا لم يحاسبهم به، كما حاسب الآخرين، فمن حملها على هذا التأويل نصب بوقوع تقرب عليه، وقل يحتمل أن يكون «من» في موضع رفع، فيكون كأنه قيل: وما هو إلا من أمن وعمل مالحًا.

وقوله: ﴿ فَأُوْلَيْكُ فَمْ جَزَآهُ النِّيفِ ﴾ يقول: فهؤلاء لهم من الله على أعمالهم الصالحة الضعف من الله إجدة عشر.

وأورد بإسنادٍ صحيح عن ابن ريد لي قوله: ﴿فَأُولَكِنِكَ لَهُمْ جَزَآءُ الضِّعَفِ بِمَا عَمِلُواْ ﴾ قال: بأعمالهم الواحد عشر، وفي سبيل الله بالواحد سبعمائة.

وقوله: ﴿ فِي ٱلْغُرُفَكَتِ عَامِنُونَ ﴿ ﴿ ﴾ يقول: وهم في غرفات الجنات آمنون من عذاب الله.

# وقال الحافظ ابن كثير رَحْمُلَلَّهُ:

قوله تعالى إخبارًا عن المترفين المكذبين: ﴿ وَقَالُوا حَنْ أَمْ وَالْا وَالْوَلَادَ، وَاعْتَقْدُوا أَنْ وَلَكُ دَلِيلَ خَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ وَقَالُوا حَنْ المتحذوا المعروا الله على محبة الله لهم واعتنائه بهم، وأنه ما كان ليعطيهم هذا في الدنيا، ثم يعذبهم في على محبة الله لهم واعتنائه بهم، وأنه ما كان ليعطيهم هذا في الدنيا، ثم يعذبهم في الآخرة، وهيهات لهم ذلك. قال الله: ﴿ أَيْعَسَبُونَ أَنَّمَانُودُهُمُ بِهِ مِن مَّالِ وَبَعِينَ ﴿ فَا لَكُمْ مُولَا ثُمَا لَهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

# وَمَهَّدتُّ لَهُ مِنْتُهِ بِدَا اللَّهُ ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدُ اللَّهِ كَالْكَمِّ إِنَّهُ كَانَ لِأَيْنِنَا عَنِيدًا الله سَأْرُهِفُهُ وصَعُودًا الله

#### [المدثر: ١١ – ١٧]

وقد أخبر الله عن صاحب تينك الجنتين: أنه كان ذا مال وولد وثمر، ثم لم تغن عنه شيئًا، بل سُلب ذلك كله في الدنيا قبل الآخرة؛ ولهذا قال تعالى هاهنا: ﴿ قُلُ إِنَّ مَنِ يَبَسُطُ الرِّزْقَ لَمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾ أي: يعطي المال لمن يحب، فيفقر مَنْ بشاء ويغني مَنْ يشاء، وله الحكمة التامة البالغة، والحجة الدامغة القاطعة ﴿ وَلَكِنَ أَكُمُ اللَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ ﴾.

ثم قال: ﴿ وَمَلَأَمُولُكُمْ وَلِا أَوْلِكُمْ بِاللِّي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنا ذُلْفَى ﴾ أي: ليست هذه دليلًا على محبتنا لكم، ولا اعتنائنا بكم.

وأورد كَلَهُ ما أخرجه أحمد ومسلم من حديث أبي هريرة وَ الله على قال: قال رسول الله على الله الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم، ولكن إنما ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم».

ولهذا قال: ﴿إِلَّا مَنْءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ أي: إنها يقربكم عندنا زلفى الإيمان والعمل الصالح، ﴿فَأُولَئِكَ لَمُمْ جَزَاءُ الضِّعْفِ بِمَا عَمِلُواْ ﴾ أي: تضاعف لهم الحسنة بعشر أمثالها، إلى سبعمائة ضعف ﴿وَهُمْ فِالْغُرُفَتِ ءَامِثُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ منازل الجنة العالية آمنون من كل بأس وخوف وأذى، ومن كل شر يُخذر منه. وقال القرطبي وَعَلَنهُ:

قول ه تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا ﴾ قال قتادة : أي أغنياؤها ورؤساؤها وجبابرتها وقادة الشر للرسل : ﴿إِنَّابِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ عَنِفُرُونَ اللهِ اللهِ عَنْهِ أَوْلِ اللهِ اللهِ عَنْهُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّهُ اللَّ

\_

<sup>(</sup>١) أحمد (٢/ ٥٣٩)، ومسلم (٢٥٦٤).

وَقَالُواْ عَنُ أَكُولُا وَالْوَلَادُا ﴾ أي فضلنا عليكم بالأموال والأولاد ولو لم يكن ربكم راضيًا بما نحن عليه من الدين والفضل لم يخولنا ذلك ﴿ وَمَا عَنُ مِمُعَلَيْنِ نَ وَ لَهُ عليهم قولهم وما احتجوا به من الغنى فقال لنبيه عنه: ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِي يَبْسُطُ ٱلرِّزَقَ لِمَن يَثَاءُ ﴾ أي يوسعه ﴿ وَيَقْدِرُ ﴾ أي يقتر أي إلا الله هو الذي يفاضل بين عباده في الأرزاق امتحانًا لهم فلا يدل شيء من ذلك على ما في العواقب فسعة الرزق في الدنيا لا تدل على سعادة الآخرة فلا تظنوا أموالكم وأولادكم تغني عنكم غدًا شيئًا ﴿ وَلَكِنَ أَكُثُرُ النَّسِ لَا يَعْلَمُونَ اللهُ عَلَى اللهُ والزلفة القربة وقال الأخفش: أي يعلَمُونَ الله هو السم المصدر فيكون موضع فربي نصبًا كأنه قال بالتي تقربكم عندنا تقريبًا وزعم الفراء أن التي تكول للأهوال والأولاد جميعًا وله قول آخر وهو مذهب أبي إسحاق الزجاج يكون المعنى وما أموالكم بالتي تقربكم عندنا ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفي ثم خذف حمر الأول لدلالة الثاني عندنا ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلفي ثم خذف حمر الأول لدلالة الثاني عليه وأنشد الفراء:

### نحن بما عندنا وأنت بما عندك راضى والرأي محتلف

ويجوز في غير القرآن: باللتين وباللاتي وباللواتي وباللذين للأولاد خاصة أي لا تزيد كم الأموال عندنا رفعة ودرجة ولا تقربكم تقريبًا ﴿ إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِاحًا ﴾ قال سعيد بن جبير: المعنى إلا من آمن وعمل صالحًا فلن يضره ماله وولده في الدنيا وروى ليث عن طاوس أنه كان يقول: اللهم ارزقنى الإيمان والعمل وجنبني المال والولد فإني سمعت فيما أوحيت

# ﴿ وَمَآ أَمُوالُكُمْ وَلِآ أَوْلَندُكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنا زُلْفَيْ إِلَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾

قلت: قول طاوس فيه نظر والمعنى والله أعلم: جنبني المال والولد المطغيين أواللذين لا خير فيهما فأما المال الصالح والولد الصالح للرجل الصالح فنعم هذا وقد مضى هذا في آل عمران ومريم والفرقان ومن في موضع نصب على الاستثناء المنقطع أي لكن من آمن وعمل صالحًا فإيمانه وعمله يقربانه منى.

#### وقال رَجْمُلِنْهُ أَلِمُهَا:

﴿ فَأُولَيَهِ كَا هُمْ جَزَا الضِّعَهٰ بِمَا عَلَوا ﴿ يَعْنِي قُولُه : ﴿ مَن جَآءً بِالْخَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمَنَالِهَا ﴾ [الأنعام: ١٦٠] فالضعف الزيادة أي لهم جزاء التضعيف وهو من باب إضافة المصدر إلى المفعول وقيل: لهم جزاء الأضعاف فالضعف في معنى الجمع وإضافة الضعف إلى الجزاء كإضافة الشيء إلى نفسه نحو: حق اليقين وصلاة الأولى أي لهم الجزاء المضعف للواحد عشرة إلى ما يريد الله من الزيادة.

#### وقال رَحْلَللهُ:

﴿ ءَامِنُونَ ﴿ ﴾ أي من العذاب والموت والأسقام والأحزان.



س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي ءَايَتِنَا مُعَجِزِينَ أَوْلَتِكُ فِي الْمُذَابِ مُحُضَرُونَ ﴾.

ج: المعنى - والله أعلم - وكما أن أهل الإيمان والعمل الصالح لهم جزاء الضعف بما عملوا، ففي المقابل فهؤلاء الذين يسعون بجدٍ واجتهادٍ

منهم لإبطال آياتنا ووصفها بغير ما هو لائق بها فيصفونها بأنها سحر وكهانة وأساطيرٌ ودجل، كل ذلك لصرف الناس عنها ويظنون أننا نعجز عنهم فهؤلاء محضرون مجموعون جميعًا في العذاب عذاب الناريوم القيامة والعياذ بالله.

#### فال الطبري وَخُلَلْهُ:

يقول تعالى ذكره: والذين يعملون في آياتنا، يعني: في حججنا وآي كتابنا، يبتغون إبطاله ويريدون إطفاء نبوره معاونين، يحسبون أنهم يفوتوننا بأنفسهم ويعجزوننا ﴿أُولَتِكُ فِي الْمَكَابِ مُحَمَّرُولِ ﴾ يعني: في عذاب جهنم محضرون يوم القيامة.

#### وقال ابن كثير رَحْلَللهُ:

﴿ وَٱلَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي ءَاكِتِنَا مُعَجِزِينَ ﴾ أي بيسعون في الصدعن سبيل الله، واتباع الرسل والتصديق بآياته، ﴿ أُولَتِكَ فِي ٱلْمَذَابِ عُضَرُونَ ﴾ أي: جميعهم مَجْزيون بأعمالهم فيها بحسبهم.

# وقال القرطبي رَحْمُ لِسَّهُ:

﴿ وَٱلَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي ءَايَتِنَا ﴾ في إبطال أدلتنا وحجتنا وكتابنا ﴿ مُعَجِزِينَ ﴾ معاندين يحسبون أنهم يفو توننا بأنفسهم ﴿ أُوْلَيَكِ فِي ٱلْعَذَابِ مُعَظِّرُونَ ﴿ آَكُ أَي معاندين يحسبون أنهم يفو توننا بأنفسهم ﴿ أُوْلَيَكِ فِي ٱلْعَذَابِ مُعَظِّرُونَ ﴿ آَكُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي الللللَّال

### \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّ يَبْسُكُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ

# لَهُ, وَمَآ أَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُۥ وَهُوَ حَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ اللَّ

ج: المعنى – والله أعلم – قل يا رسول الله لهؤلاء الذين ظنوا أن الله ها أغناهم من فضله لكرامتهم عنده ولفضلهم عنده ولمنزلتهم عنده، قل لهم مُكررًا مؤكدًا إن ربي على يوسع الأرزاق على من يشاء ويضيق فيها على من يشاء اختبارًا وابتلاءً وامتحانًا ليعلم الشكور من الكفور، والبار التقي من الفاجر الشقي، ومهما أنفقتم يا أهل الإيمان من مالٍ في طاعة الله ومرضاته فأيقنوا بأن الله على خلف عليكم ما هو خير، وبنحو هذا قال أهل العلم بالتأويل.

قال الطبري رَعَلَتُهُ في قرال معالى ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِي يَبَسُطُ الرِّزِقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ يقول تعالى ذكره: قال يا محمد إن ربعي يبسط الرزق لمن يشاء من خلقه فيوسعه عليه تكرمة له وغير تكرمة ، ويقدر على من يشاء منهم فيضيقه ويقتره إهانة له وغير إهانة ، بل محنة واختبارًا ﴿ وَمَا أَنْفَقَتُ مِن شَيْءٍ فَهُوَ يُخُلِفُ أَمْ ﴾ يقول: وما أنفقتم أيها الناس من نفقة في طاعة الله ، فإن الله يخلفها عليكم.

وأورد بإسناد يُحسَّن عن سعيد بن جبير في قول تعالى: ﴿وَمُمَا آَنَهُ قَنُهُ مِّن شَيْءٍ وَ فَهُو يُغُلِفُهُ ۚ ﴾ قال: ما كان في غير إسراف ولا تقتير.

وقال الطبري: وقوله: ﴿وَهُوَ حَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ۞ ﴾ يقول: وهو خير من قيل إنه يرزق ووصف به، وذلك أنه قد يوصف بذلك من دونه فيقال: فالأن يرزق أهله وعياله.

### وقال القرطبي رَخِهُ لِللهُ:

﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ - وَيَقْدِرُ لَهُ أَ ﴾ كرر تأكيدًا.

﴿وَمَا اَنفَقْتُم مِن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ ﴿ أَي قال يا محمد له ولاء المغترين بالأموال والأولاد إن الله يوسع على من يشاء ويضيق على من يشاء فلا تغتروا بالأموال والأولاد؛ بل أنفقوها في طاعة الله فإن ما أنفقتم في طاعة الله فهو يخلفه وفيه إضمار أي فهو يخلفه عليكم يقال: أخلف له وأخلف عليه فهو يخلفه وفيه إضمار أي فهو يخلفه عليكم يقال: أخلف له وأخلف عليه أي يعطيكم خلفه وبدله وذلك البدل إما في الدنيا وإما في الآخرة وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على «ما من يوم يصبح العباد فيه إلا وملكان ينزلان فيقول أحدهما اللهم أعْطِ مُنْفِقًا خلفًا وأعْطِ مُمْسِكًا تلفًا» (١) وفيه أيضان عن أبي هريرة عن رسول الله على قال: إن الله قال لي: الله قال لي: النفق أنفق عليك» (١) الحليث وهذه إشارة إلى الخلف في الدنيا بمثل المنفق فيها إذا كانت النفقة في طاعة الله وقد لا يكون الخلف في الدنيا فيكون كالدعاء فيها إذا كانت النفقة في طاعة الله وقد لا يكون الخلف في الدنيا فيكون كالدعاء الأجر.

#### وقال رَخْلَلْلَّهُ:

وقال ابن كثير رَخِاللهُ:

(١، ٢) كلاهما صحيح، وسيأتيان قريبًا.

وقوله: ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّي بَشُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ﴿ أَي: بحسب مَا لَه فِي ذلك من الحكمة، يبسط على هذا من المال كثيرًا، ويضيق على هذا ويقتر على هذا رزقه جدًّا، وله في ذلك من الحكمة ما لا يدركها غيره، كما قال على هذا رزقه جدًّا، وله في ذلك من الحكمة ما لا يدركها غيره، كما قال تعالى: ﴿ ٱنظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنَابَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَلَلْآخِرَةُ أَكْبُرُ دَرَجَتِ وَأَكْبَرُ تَقْضِيلًا ﴿ آ ﴾ الله الله على الله على الدنيا: هذا فقير مدقع، وهذا غني مُوسَّع عليه، فكذلك هم في الآخرة: هذا في الغرفات في أعلى الدرجات، وهذا في الغَمرَات في أسفل الله ركات وأطيب الناس في الدنيا كما قال رسول الله على العَمرَات في أسلم ورُزِق كَفَافًا، وقَنَّعه الله بما آتاه». رواه مسلم من حديث ابن عَمْرو (۱).

وقوله: ﴿وَمَا أَنفَقَتُم مِن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ ﴾ أي: مهما أنفقتم من شيء فيما أمركم به وأباحه لكم، فهو يخلفه عليكم في الدنيا بالبدل، وفي الآخرة بالجزاء والثواب، كما ثبت في الحديث: يقول الله تعالى: «أَنْفق أَنْفق عليك» (٢). وفي الحديث: «أن ملكين يَصيحان كل يوم، يقول أحدهما: اللهم أعط مُمْسِكا تَلفًا، ويقول الآخر: اللهم أعط منفقا خَلفًا» (٣).



س: هل كل شيء ينفقه الشخص يخلف الله به عليه؟

ج: ليس كل من يُنفق يوعد بأن يخلف الله عليه، فالذي ينفق في معصية الله

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۵٤).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٤٦٨٤)، ومسلم (٩٩٣).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٤٤٢)، ومسلم (١٠١٠) بنحوه.

ومساخطه لا يدخل في هذا الوعد، وإنما المراد ما يتقرب به إلى الله وكذا عموم أعمال الخير والبر، والله أعلم.

### قال القرطبي رَحِمْ لِللَّهُ:

قلت: أما ما أنفق في معصية فلا خلاف أنه غير مثاب عليه ولا مخلوف له وأما البنيان فما كان منه ضروريًّا يكن الإنسان ويحفظه فذلك مخلوف عليه ومأجور بنيانه وكذلك كحفظ بنيته وستر عورته.

# \*\*

# بعض الوارد في الحث على الإنفاق

س: اذكر بعض الأدلة الواردة في الحث على الإنفاق والتي تبين أن الله ﷺ يُخلف على المنفق.

ج: من ذلك ما يلي:

قوله تعالى: ﴿ لَن نَنَا لُواْ ٱلْبِرَّحَتَىٰ تُنفِقُواْ مِمَّا ثُعِبُورِ ﴿ وَمَا نُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ إِلَى عَمِران: ٩٢].

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا آَنَفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُو يُخُلِفُهُۥ وَهُوَ حَكُالُزُوفِيكُ ﴿ وَسِباً: ٣٩].

وقوله تعالى: ﴿ مَّشَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمْشَلِ حَبَّتِمَ أَلْكَبَتْ سَبْعَ سَبْعَ سَبْعَ سَبْعَ سَبْعَ سَبْعَ سَبْعَ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ وَٱللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآةُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيهُ ﴿ آلَ الْبَقِرَةَ: ٢٦١].

وقوله تعالى: ﴿ قُل لِعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَنَاهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةً ﴾ [إبراهيم: ٣١].

وقوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّقَى ٥ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسَّىٰ ۞ فَسَنُيسَرُهُ لِلْيُسْرَىٰ ۞ ﴾ [الليل:

.[V-0

وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّارَزَقْنَهُمُ يُنفِقُونَ ﴿ ﴾ [الأنفال: ٣]. وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلَا كَيْمِرَةً وَلَا يَقَطَعُونَ وَادِيًا إِلَّا كَتُبَ لَمُمْ ﴾ [التوبة: ١٢١].

والآيات في هذا الصدد كثيرة جدًّا.

وما أخرجه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة وَ النبي عَلَيْهُ أَن النبي عَلَيْهُ قَالَ: «ما من يوم يُصبح العباد فيه إلا ملكان ينزلان فيقول أحدهما اللهم أعط منفقًا خلفًا، ويقول الآخر اللهم أعط ممسكًا تلفًا».

وأخرج البخاري (") ومسلم من حليث أسماء الله قالت: قلت يا رسول الله ما لي مال إلا ما أدخل على الزبير فأتصدق؟ قال «تصدقي ولا تُوعي فيُوعى عليك».

وأخرجا<sup>(1)</sup> أيضًا من حديث عبد الله بن عمر وأخرجا<sup>(1)</sup> أيضًا من حديث عبد الله بن عمر والله الكتاب وقام به آناء الليل، ورجل آتاه الله مالاً فهو يتصدق به آناء الليل وآناء النهار».

وأخرج البخاري (٥) من حديث أبي هريرة رضي قال: أن رسول الله على قال:

<sup>(</sup>١) البخاري (مع الفتح ٩/ ٤٩٧)، ومسلم (٩٩٣).

<sup>(</sup>٢) البخاري (مع الفتح ٣/ ٤٠٣)، ومسلم (مع النووي ٧/ ٩٥).

<sup>(</sup>٣) البخاري (مع الفتح ٥/ ٢١٧)، ومسلم (٧/ ١١٩).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٩/ ٧٣)، ومسلم (٦/ ٩٧).

<sup>(</sup>٥) البخاري (٩/ ٧٢).

«لا حسد إلا في اثنتين: رجل علمه الله القرآن فهو يتلوه آناء الليل وآناء النهار، فسمعه جار له فقال: ليتني أوتيت مثل ما أوتي فلان، فعملت مثل ما يعمل، ورجل آتاه الله مالاً فهو يملكه في الحق فقال رجل: ليتني أوتيت مثل ما أوتي فلان، فعملت مثل ما يعمل».

وما أخرجه مسلم (۱) من حديث أبي أمامة قال: قال رسول الله على ابن آدم إنك إن تبدل الفضل خيرٌ لك، وإن تمسكه شرٌّ لك ولا تُلام على كفافٍ، وابدأ بمن تعول، واليد العليا خيرٌ من اليد السفلى».

وأخرج البخلاي (المناحديث عدي بن حاتم والخر يشكو قطع رسول الله والله الله والله والل

والباب به أحاديث كثيرة جدًّا.

\*\*

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۳۱).

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٤١٣).

# قال الله تعالى:

﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمُ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتِ كَةِ أَهَنَوُلاّ إِيّاكُو كَانُواْ يَعْبُدُونَ الْجِنِّ أَكُمْ جَمِمِ قَالُواْ سُبْحَنْكَ أَنت وَلِيتُنَا مِن دُونِهِم بَلْكَانُواْ يَعْبُدُونَ الْجِنِّ أَكْمَ أَلَوْمُ مِنِ مَلِكَ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَفْعًا وَلَا ضَرَّا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَامُواْ مُوفَوْ فَوْوَا خَذَهِ لَنّا لِلّذِينَ ظَامُواْ مَا هَذَا لِلّذِينَ ظَامُواْ مَا هَذَا إِلّا رَجُلُ بُولِدُ أَن يَصْلُكُمُ عَمّاكُانَ يَعْبُدُ ءَابَا وَكُمْ وَقَالُواْ مَا هَذَا إِلّا مِحْرُ مُنْ مِينًا وَلَا مَا هَذَا إِلّا مِحْرُ مُنْ مِن كُنُو مِن لَذِينَ كَفُرُواْ الْلَحْقِ لَمَا جَاءَهُمْ إِنْ هَذَا إِلّا سِحْرٌ مُنْ مِينًا وَكُمْ وَقَالُواْ مَا هَذَا إِلّا سِحْرٌ مُنْ مِن كُنُو مِن اللّهُ مِن اللّهِ مِن اللّهُ مِن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَا وَكَالَ اللّهُ مِن اللّهُ مِن مَن كُنُهُ مِن مَن كُنُو مِعْمَالُوا مَا عَلَالًا إِلَيْهُمْ قَالُواْ وَسُلّمَ اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَا وَكَذَب اللّهُ مِن مَن كُنُهُمْ وَمَا لِلْعُواْ مِعْمَالُومَ أَلْمَالُهُمْ فَكُلُوا وُسُلّمَ فَكُنُوا وُسُلّمَ فَكُنُوا وَسُلّمَ فَكُولُوا وَمُعَمَّالُومُ مَا اللّهُ وَلَيْكُوا وَمُعْمَالُومُ مَا اللّهُ اللّهُ مَن كُنُهُمْ وَمَا لِلْعُواْ مِعْمَالُومُ أَلْمُ لِلْكُومُ وَكُلُومُ اللّهُ مَن كُنُو اللّهُ وَمُ اللّهُ مُلْكُواْ مُعْمَالُومُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا وَمَا لَلْعُواْ مِعْمَالُومُ اللّهُ اللّهُ مَا وَكُولُولُ اللّهُ اللّهُ مَا مَا مُلَالًا اللّهُ اللّهُ مَا أَوْمِلُكُا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مَا مُعَلّمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

# س: وضح معنى ما يلي: ﴿يَحْشُرُهُمُ -سُبْحَنكَ -وَلِيْتُنَا -يَتِنتِ -يَصُدَّكُرُ -إِفْكُ مُّفْتَرَى أَ-مِعْشَارَ -نَكِيرِ ﴿. ج:

| معناها                                         | الكلمت               |
|------------------------------------------------|----------------------|
| يجمعهم (يوم القيامة)                           | (patie)              |
| تنزهت عن كل ما لا يليق بك                      | (سَبُحِينَاتُ )      |
| وتنزهت عن الشريك والمثيل والند والصاحبة والولد |                      |
| ناصرنا - متولي أمرنا                           | ﴿وَلِيْنَا ﴾         |
| واضحات أنها حق، وأنها من عند الله              | ﴿يِتنتِ﴾             |
| يصرفكم                                         | ﴿يَصُدُّكُمْ ﴾       |
| كذبٌ مُختلق                                    | ﴿إِفْكُ مُّفْتَرَى ﴿ |
| عشر                                            | ﴿مِعْشَارَ ﴾         |
| إنكاري وتعذيبي لهم                             | ﴿نَكِيرِ ﴾           |

# \*\*

س: ما وجه السؤال الذي وجه للملائكة في قوله تعالى لهم: ﴿ أَحُولاً عِلَى مَا وَجِهُ السؤالُ الذي وَجِهُ للملائكة في قوله تعالى لهم: ﴿ أَحُولاً عِلَى الْكُونُ وَنَ اللَّهُ ﴾؟ وهل له نظائر في الكتاب العزيز؟

ج: هذا السؤال على سبيل التوبيخ لمن عبدوا الملائكة، له نظير في كتاب الله كقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَكِعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِ وَأُمِّي إِلَاهَيْنِ مِن

دُونِ ٱللَّهِ ۚ قَالَ سُبْحَننَك ... ﴾ [المائدة: ١١٦]، وكقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْشُرُهُمْ وَمَا يَعْشُرُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَقُولُ ءَأَنتُمْ أَضْلَلْتُمْ عِبَادِى هَنَوُلُآءِ أَمْ هُمْ ضَكُوا ٱلسَّبِيلَ الله قَالُوا مُنْ قَالُوا مُنْ عَلَيْهُ وَاللهِ قَانِ: ١٧-١٨].

# \*\*

س. مضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتِكَةِ أَهَلَوُلَآءِ إِنَاكُوْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ فَالْوَلِ سَبْحَدَ لَا أَتَ وَلِيْنَا مِن دُونِهِمْ بَلُ كَانُواْ يَعْبُدُونَ الْجِنِّ أَكُمْ مَبِمِ مَنْ فَوْلِهِمْ بَلُ كَانُواْ يَعْبُدُونَ الْجِنِّ أَكُمْ مَبِمِ مَنْ مُؤْمِنُونَ وَاللَّهُ ﴾.

ج: واذكريا رسول الله يوم يحشر الله الخلق جميعًا أولهم وآخرهم ثم يوجّه خطاب للملائكة، وسؤال لهم، سؤال على سبيل التوبيخ لمن عبدوا الملائكة فيقول تعالى لملائكته أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون فيجيبون قائلين تنزهت يا ربنا عن أن يكون لك شريك في الملك، تنزهت يا ربنا عن كل ما يصفك به الواصفون المشركون، أنت يا ربنا متولى أمرنا رضينا بك وليًا ونصيرًا، لقد كان هؤلاء القوم يعبدون الجن أكثرهم مم مصدقون الجن فيما تخبرهم به الجن، والله أعلم.

وبنحو ذلك قال أهل العلم.

## قال الطبري رَحِمْ لَللهُ:

يقول تعالى ذكره: ويوم نحشر هؤلاء الكفار بالله جميعًا، ثم نقول للملائكة: أهؤلاء كانوا يعبدونكم من دوننا؟ فتتبرأ منهم الملائكة ﴿ قَالُوا سُبْحَنكَ ﴾ ربنا؛ تنزيها لك وتبرئة مما أضاف إليك هؤلاء من الشركاء والأنداد

﴿ أَنَّ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِم ﴾ لا نتخذ وليًّا دونك ﴿ بَلْكَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ ﴾.

وقول المنظم المنظم بِهِم مُؤْمِنُونَ الله عما يقولون الكثرهم بالجن مصدقون، يزعمون أنهم بنات الله، تعالى الله عما يقولون علوًّا كبيرًا.

#### وقال الحافظ ابن كثير علام:

وقال القرطبي رَحْ إللهُ:

قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ عَشْرُهُمْ جَيعًا ﴾ هذا متصل بقوله: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ الظّلِمُونَ مَوْوُوُونَ ﴾ [سبأ: ٣١] أي لو تراهم في هذه الحالة لرأيت أمرًا فظيعًا والخطاب للنبي عَيْ والمراد هو وأمته ثم قال: ولو تراهم أيضًا يوم نحشرهم جميعا العابدين والمعبودين أي نجمعهم للحساب ثم نقول للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون قال سعيد عن قتادة: هذا استفهام كقوله على لعيسى: ﴿ عَانَتَ قُلْتَ كَانُوا يعبدون قال سعيد عن قتادة: هذا استفهام كقوله على لعيسي: ﴿ عَانَتَ قُلْتَ الملائكة صلوات الله عليهم إذا كذبتهم كان في ذلك تبكيت لهم فهو استفهام توبيخ للعابدين ﴿ قَالُوا مُنْحَنَكُ ﴾ أي تنزيها لك ﴿ أَنتَ وَلِينُنَا مِن دُونِهِم ﴾ أي أنت ربنا الذي نتولاه ونطيعه ونعبله ونخلص في العبادة له ﴿ بَلَ كَانُوا يَعَبُدُونَ الْجِنَّ ﴾ ويطيعون إبليس وأعوانه وفي التعاسير: أن حيًا يقال لهم بنو مليح من خزاعة أي يطيعون إبليس وأعوانه وفي التعاسير: أن حيًا يقال لهم بنو مليح من خزاعة كانوا يعبدون الجن ويزعمون أن الحن قترامي لهم وأنهم ملائكة وأنهم بنات كانوا يعبدون الجن ويزعمون أن الحن قترامي لهم وأنهم ملائكة وأنهم بنات

# \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ فَالْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْثِ نَّمْ وَلَا حَرَّا وَمَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ۞ ﴾.

ج: المعنى - والله أعلم - فاليوم لا يملك بعضكم لبعض كشف ضرِّ أو جلب نفع، وكذا لا جلب نفع، لا تملك الملائكة لأهل الشرك دفع ضرِّ أو جلب نفع، وكذا لا يملك الكفار بعضهم لبعض جلب نفع أو دفع ضرِّ، ونقول لأهل الشرك: ذوقوا عذاب النار التي كنتم بها تكذبون، فقد كانوا في الدنيا ينكرون البعث

وينكرون الثواب والعقاب والجنَّة والنار، وبنحو هذا قال أهل العلم بالتأويل. قال الطبري رَحِّلُته:

يقول تعالى ذكره: فاليوم لا يملك بعضكم أيها الملائكة للذين كانوا في الدنيا يعبدونكم نفعًا ينفعونكم به، ولا ضرَّا ينالونكم به أو تنالونهم به ﴿وَنَقُولُ لِللَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ يقول: ونقول للذين عبدوا غير الله فوضعوا العبادة في غير موضعها، وجعلوها لغير من تنبغي أن تكون له ﴿ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُنتُهُ بِهَا ﴾ في الدنيا ﴿ تُكذِبُونَ ﴿ مَنْ اللَّهُ فَقَدُ وَرَدْتَمُوها .

### وقال ابن كثير دخللله:

قال الله تعالى: ﴿ فَٱلْمِوْمُ لَهِ مِعْمُ كُورِ لِلْعَضِ نَفْعًا وَلاَ ضَرَّا ﴾ أي: لا يقع لكم نفع ممن كنتم ترجون نفعه اليوم من الأنداد والأوثان، التي ادخرتم عبادتها لشدائدكم وكُرَبكم، اليوم لا يملكون لكم نفعًا ولا ضرَّا، ﴿ وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَامُوا ﴾ وهم المشركون - ﴿ ذُوقُواْ عَذَابَ النَّارِ ٱلَّتِي كُنتُم مِنَا كُونُونُ فَي الله م ذلك، تقريعًا وتوبيخًا.

# وقال القرطبي يَخْلَلُهُ:

قوله تعالى: ﴿ فَٱلْيُوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَفْعًا ﴾ أي شفاعة و نجاة ﴿ وَلا ضَرًا ﴾ أي عذابًا وهلاكًا وقيل: أي لا تملك الملائكة دفع ضرعن عابديهم فحذف المضاف ﴿ وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ وَاللَّهُ لَهُم أَو الملائكة : ذوقوا.

### \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَتُنَا بَيِّنَتِ قَالُواْ مَا هَنَدَاۤ إِلَّا رَجُلُّ يُرِيدُ

أَن يَصُدَّكُمْ عَمَّاكَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُكُمْ وَقَالُواْ مَا هَنَذَآ إِلَّآ إِفْكُ مُّفْتَرَى ۚ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ إِنْ هَنَذَآ إِلَّا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴿ ﴾.

ج: المعنى - والله تعالى أعلم - وإذا تتلى على أهل الكفر هؤلاء آيات الله التي أنزلها على نبيه محمد على واضحات ظاهرات أنها من عند الله، وصفوا رسول الله على بما لا يليق به من الأوصاف، ووصفوا القرآن كذلك بما لا يليق به من الأوصاف، ووصفوا القرآن كذلك بما لا يليق به فقالوا عن رسول الله على ما هذا إلا رجل يريد أن يصرفكم عما وجدتم عليه أسلافكم من آبائكم وأجدادكم وغيرهم من أسلافكم، وقالوا: ما هذا إلا كذبٌ مختلق، وقال أهل الكفر للقرآن لما تُلي عليهم ما هذا إلا سحرٌ مظهرٌ لمن تأمله أن قائله ساحر

### قال الطبرى رَحَمْ لَسُّهُ:

يقول تعالى ذكره: وإذا تتلى على هؤلاء المشركين آيات كتابنا بينات، يقول: واضحات أنهن حق من عندنا ﴿ قَالُواْ مَا هَلْاً إِلَّا كُلُّ يُرِيدُ أَن يَصُدُّكُم مَا كَانَ يَعْدَدُ الله عند ذلك: لا تتبعوا محمدًا، فما هو إلارجل يريد أن يصدكم عما كان يعبد آباوكم من الأوثان، ويغير دينكم ودين آبائكم ﴿ وَقَالُواْ مَا هَذَا إِلاَ إِفْكُ مُفْتَرَق ﴾ يقول تعالى ذكره: وقال هؤلاء المشركون: ما هذا الذي تتلو علينا يا محمد، يعنون القرآن، إلا إفك، يقول: إلا كذب مفتى: يقول: مختلق متخرص ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُواْ لِلْحَقِ لَمّا الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى

### وقال القرطبي رَخَلَللهُ:

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنَنَا بَيِّنَتِ ﴾ يعني القرآن ﴿ قَالُواْ مَا هَلَآ إِلَّا رَجُلُ ﴾ يعنون محمدًا على ﴿ فَيُرِيدُ أَن يَصُدُّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآ وَكُمْ ﴾ أي أسلافكم من الآلهة التي كانوا يعبدونها ﴿ وَقَالُواْ مَا هَلَآ إِلَّاۤ إِفَّكُ مُّ فَتَرَى ۚ ﴾ يعنون القرآن أي ما هو إلا كلب مختلق ﴿ وَقَالُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمُ إِنْ هَلَآ إِلَّا سِحَرُّ مُبِينٌ ﴾ هو إلا كلب مختلق ﴿ وقَالَ اللّهِ فَا لَا يَكُونُ منهم من قال سحر ومنهم فتارة قالوا إفك ويحتمل أن يكون منهم من قال سحر ومنهم من قال إفك.

#### وقال ابن كثير كِلْمُلْهُمْ:

يخبر تعالى عن الكفار أنهم يستحقون منه العقوبة والأليم من العذاب؛ لأنهم كانوا إذا تتلى عليهم آياته بينات يسمعونها غَضَّةً طرية من لسان رسوله وقَالُواْ مَا هَنَدَا إِلَّا رَجُلُّ يُرِيدُأَن يَصُدَّدُ عَمَاكَان يَعْبُدُ الْبَاقُكُمُ »، يعنون أن دين آبائهم هو الحق، وأن ما جاءهم به الرسول عندهم باطل عليهم وعلى آبائهم لعائن الله - فوقالُواْ مَا هَنذَا إِلَّا إِفْكُ مُفْترَى \* يعنون: القران ، ﴿ وَقَالُ الَّهِ يَن كَفَرُواْ لِلْحَقِ لَمَا جَاءَهُمُ إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ لَنَ ﴾ .

### \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَيْنَاهُم مِن كُتُبِ يَدْرُسُونَهَا ۗ وَمَا أَرْمَالُ ۗ إِلَيْهِمْ قَبْلُكَ مِن نَّذِيرِ اللهُ ﴾.

ج: هذا - والله أعلم - مع ما يحمله ظاهره من أن الله على ما أرسل إلى العرب من نذير من قبل رسول الله على، وما آتاهم من كتاب منزلٍ من عنده،

مع هذا الظاهر فالآية أيضًا تحمل توبيخًا لهم، حاصله كيف تدعون أن هذا القرآن إفك مفترى، وكيف تدعونه أنه سحر مبين، وكيف تنكرون رسالة رسول الله عليه، وما عندكم كتب شاهدة بذلك.

#### قال الطبري رَحْلُللهُ:

يقول عمالي ذكره: وما أنزلنا على المشركين القائلين لمحمد عليه لما جاءهم بآياتنا: هذا سحر مبين، بما يقولون من ذلك كتبًا يدرسونها، يقول: يقرءونها.

أورد بإسناد حسن عن فتعادة قوله: ﴿ وَمَا ءَانَيْنَاهُم مِن كُتُبِ يَدُرُسُونَهَا ﴾ أي: يقرءونها.

#### وقال الطبرى:

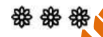
﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ قَبْلَكَ مِن نَّذِيرِ ﴿ اللهِ مِن اللهِ عَلَى المُسْرِكِينِ مَا أُرسِلنالي هؤلاء المشركين من قومك يا محمد فيما يقولون ويعملون قبلك من نبي ينذرهم بأسنا عليه.

وأورد بإسناد حسن عن قتادة: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا ﴿ لِيَهِمْ فَبَلَكُ مِن نَدِيلِ ﴿ اللَّهُ مَا أَنزَلَ اللهُ على العرب كتابا قبل القرآن، ولا بعث إليهم نبيا قبل محمد على وقال ابن كثير وَخِلَتْهُ:

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا ءَاللَّنَاهُم مِن كُتُ بِيدُرُسُونَهَا وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْم قَبُكُ مِن نَدِيرٍ ﴾ أي: ما أنزل الله على العرب من كتاب قبل القرآن، وما أرسل إليهم نبيًا قبل محمد عليه، وقد كانوا يَودون ذلك ويقولون: لو جاءنا نذير أو أنزل علينا كتاب، لكنا أهدى من غيرنا، فلما مَنَّ الله عليهم بذلك كذبوه وعاندوه وجحدوه.

# وقال الطبري رَحْمُلُسَّهُ:

قوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَائِنَا عُهُم مِن كُتُ مِن كُتُ مِن كُتُ مِن كُتُ مِن كُتُ مِن رَسُول بعث إليهم كما قال: ﴿ أَمُ ءَائِنَاهُمُ بِطلان ما جئت به ولا سمعوه من رسول بعث إليهم كما قال: ﴿ أَمُ ءَائِنَاهُمُ كِتَا مِن فَهُم بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ ﴿ الزخرف: ٢١] فليس لتكذيبهم وجه يتشبث به ولا شبهة متعلق كما يقول أهل الكتاب وإن كانوا مبطلين: نحن أهل كتاب وشرائع ومستندون إلى رسل من رسل الله.



س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا ءَائِينَنَهُمْ فَكَذُبُوا رُسُلِي ۖ فَكَيْفُ كَانَ نَكِيرِ ﴿ اللَّهِ ﴾.

# ج: أولًا قوله تعالى: ﴿ وَمَا بَلغُوا مِعْشَارَ مَا عَالْيَنَاهُمْ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أن مشركي مكة ما بلغوا عشر ما آتى الله على الأمم المتقدمة التي الله على الأمم المتقدمة التي أهلكها وأبادها من القوم والبطش، فقد كانت الأمم المتقدمة أشد منهم بطسًا وأكثر منهم عددًا كالفراعنة وقوم عادٍ وثمود وغير هؤلاء ومع ذلك فقد أهلكهم الله وأبادهم مع كثرتهم وشدتهم وقوتهم.

ويشهد لهذا المعنى قول عمالى: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُم بَطْشًا ﴾ [ق: ٣٦].

والوجه الثاني: أن الأمم التي أهلكها الله لم تُعط مثل هؤلاء المشركين من البينات والحجج، ولم يكن كتابها مثل القرآن، فالقرآن أوضح بيان وأعظم حجة، ومع ذلك قد أهلك الله الأمم المتقدمة المكذبة، فهؤلاء الذين كذبوا بالقرآن أجدر بأن يعذبوا فقد عُذب من هذا أدنى منهم ممن جاءتهم حُجج لكنها دون القرآن.

ثانيًا: قوله تعالى: ﴿فَكَيْفَكَانَ نَكِيرِ ﴿ ثَا ﴾ أي: كيف كان إنكاري عليهم لما كفروا لقد كان أخذًا شديدًا.

وهذه بعض أقوال العلماء في ذلك.

## قال الطبري رَحْ لَللهُ:

وقوله: ﴿ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ يقول: وكذب الذين من قبلهم من الأمم رسلنا وتنزيلنا ﴿ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا ٓ النَّيْنَاهُمْ ﴾ يقول: ولم يبلغ قومك يا محمد

عشر ما أعطينا الذين من قبلهم من الأمم من القوة والأيدي والبطش، وغير ذلك من النعم.

وأورد بإسنادٍ حسنٍ عن قتادة قوله: ﴿ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَّلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَآ اَلْيَنَاهُمْ ﴾ يخبركم أنه أعطى القوم ما لم يعطكم من القوة وغير ذلك.

وأورد بإسناد صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿وَمَا بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَا ءَانَيْنَاهُمْ ﴾ قال: ما بلغ هؤلاء، أمة محمد على معشار ما آتينا الذين من قبلهم، وما أعطيناهم من الدنيا، وبسطنا عليهم ﴿فَكَنَبُواْرُسُلِي فَكَنَفُ كَانَ نَكِيرِ ﴿ اللهِ عَلَيهِم ﴿ فَكَنَبُواْرُسُلِي فَكَنَ كَانَ نَكِيرِ ﴾ يقول: فكذبوا رسلي فيما أتوهم به من رسالتي، فعاقبناهم بتغييرنا بهم ما كنا آتيناهم من النعم، فانظر يا محمد كيف كان نكير، يقول: كيف كان تغييري بهم وعقوبتي.

#### وقال ابن كثير رَخِيْلِتُهُ:

﴿ وَكَذَّبَ الّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ أي: من الأمم، ﴿ وَمَ بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَا عَالَيْنَهُمْ ﴾ قال ابن عباس: أي من القوة في الدنيا. وكذلك قال قتادة، والسدّي، وابن زيد. كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّهُمْ فِيمَا إِن مَّكَنَّكُمْ فِيهِ وَجْعَلْنَا لَهُمْ مَمْعُا وَأَبْصَدُ وَافْئِدَةً فَمَا أَغْنَى قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّهُمْ وَلَا أَفْئِدَتُهُم مِن شَيْءٍ إِذْ كَانُواْ يَعْمَدُونَ بِالْكِيتِ اللّهِ وَحَاقَى بِهِم مَّا كَانُوا عِنْمَ مَن مَعْهُمْ وَلَا أَفْئِدَ تُهُم مِن شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يَعْمَدُونَ بِاللّهِ وَحَاقَى بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَمْ وَهُونَ أَنْ أَنُ وَلَا مَعْمَدُهُمْ وَلَا أَفْئِدَ مُن شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يُعَمِّدُونَ فِي اللّهِ وَكُونَ بَهُمْ مَا كَانُوا عَلَى مِن شَيْءٍ إِنْ كَانُوا فِي الْأَرْضِ فَينُظُرُوا كَيْفَكُانَ عَنِهِمُ وَلَا مَن مَا اللّهُ ولا رده، بل دمر الله عليهم لما كذبوا رسله؛ ولهذا قال: ﴿ وَكُذُوا رُسُلِي عَنْهُم عَلَى اللّهُ عليهم لما كذبوا رسله؛ ولهذا قال: ﴿ وَكُذُوا رُسُلِي اللّهُ ولا رده، بل دمر الله عليهم لما كذبوا رسله؛ ولهذا قال: ﴿ وَكُذُوا رُسُلِي اللّهُ عَلَيْهُم كَانُ نَكِيرِ فَا نَ فَكِيفُ كَانُ نَكِيرٍ فَانَ عَلَيْهُم كَانُ نَكُولُونُ وَكُولُونَ اللّهُ عَلَيْهُم كَانُ نكالِي وعقابي وانتصاري لرسلي؟

# وقال القرطبي رَخْلَللهُ:

ثم توعدهم على تكذيبهم بقوله الحق: ﴿ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ أي كذب

قبلهم أقوام كانوا أشد من هؤلاء بطشًا وأكثر أموالًا وأولادًا وأوسع عيشًا فأهلكتهم كثمود وعاد ﴿وَمَا بَلَغُوا ﴾ أي ما بلغ أهل مكة ﴿مِعْشَارَ مَآ اَلْيَنْهُمْ ﴾ تلك الأمم والمعشار والعشر سواء لغتان وقيل: المعشار عشر العشر العشر الجوهري: ومعشار الشيء عشره ولا يقولون هذا في شيء سوى العشر وقيل: ما بلغ الذين من قبلهم معشار شكر ما أعطيناهم حكاه النقاش وقيل: ما أعطى الله تعالى من قبلهم معشار ما أعطاهم من العلم والبيان والحجة والبرهان قال ابن عباس: فليس أمة أعلم من أمته ولا كتاب أبين من كتابه وقيل: المعشار هو عشر العشير والعشير هو عشر العشر فيكون جزءًا من ألف جزء الماوردي: وهو الأظهر لأن المراد به المبالغة في التقليل ﴿فَكَنَاوُأُرُسُلِيَ وَلَيْكُ مَا نَكِيرِ اللهُ أي عقابي في الأمم وفيه محذوف وتقديره: فأهلكناهم فكيف كان نكيري.



# قال الله تعالى:

﴿ هُ قُلُ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُواْ بِلّهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ الْفَكَ عَدَابِ الْفَكْ حَدُواْ مَا مِصَاحِبِكُمْ مِّن جِنَّةً إِنْ هُو إِلّا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَى عَدَابِ شَكِيدٍ (أَن قُلُ مَا مِنَا لَثُكُمْ مِّن أَجْرِ فَهُو لَكُمْ إِنَ أَجْرِى إِلّا عَلَى اللّهِ وَهُو عَلَى كُلِّ شَكِيهٍ شَهِيدٌ (أَن قُل مَا مَا لَثُكُمْ مِّن أَجْرِ فَهُو لَكُمْ أَلْفَيُوبِ (أَن قُلْ جَآءَ الْحَقُ وَمَا شَيْءٍ شَهِيدٌ (أَن قُل بَا فَي عَلَمُ الْفَيُوبِ (أَن قُل جَآءَ الْحَقُ وَمَا مُعِيدُ فَل أَلْمَ مَعِيدُ فَا إِنَّ مَوْمَا لُهُ مِن مَا يُشْتَمُونِ فَل فَوْتَ يَبَيْ اللّهُ وَمَا مُعِيدُ (أَن فَلْ اللّهِ مَلْ اللّهُ وَمَا مُعِيدُ اللّهُ وَمَا مُعِيدُ اللّهُ وَمَا مُعِيدٍ (أَن فَوْلَ مَن مَكَانٍ قَرِيبٍ (أَن فَوْلَ اللّهُ مَا يُشْتَهُونَ كَمَا فَعِلْ إِلْمُعَيْعِهِمْ مِن قَبْلُ وَمُعْدُونَ بِاللّهَ عَلْ اللّهُ مَا لَكُمْ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فَعِلْ إِلْمُ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فَعِلْ إِلْمُ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فَعِلْ إِلْمُ مَا يَعْمَ مِن قَبْلُ وَمُعْدُونَ فِي اللّهُ عَلْ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فَعِلْ إِلْمُ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فَعِلْ إِلْمُ مَا يَعْمَعُ مَن مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فَعِلْ إِلْمُ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فَعِلَ إِلْمُ مَا يَعْدِ مِن قَبْلُ إِلْمُ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فَعِلْ إِلْمُ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا أَلْهُ اللّهُ مَا يَشْتُهُونَ كَمَا فَعِلْ إِلْمُ مَا يَشْتُونَ كَمَا عَلْ إِلْمُ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا عَلُولُ اللّهُ مَا يَشْتُونَ كَمَا فَعِلْ إِلْمُ مَا يَشْتُهُونَ كَمَا فَعِلْ إِلْمُ مِن مَا يَشْتُهُ وَلَا إِلْمُ مَا يَشْتُهُونَ كَمَا عَلْمُ اللّهُ مَا يُسْتَعُونَ اللّهُ الْمُ الْمُعْلِي الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُعْلُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُعْلُ الْمُعْلُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُعُلُولُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمُعْلُ الْمُعْلُ اللّهُ الْمُعْلُ الْمُعْلِى الْمُعْلُ الْمُعْلُ الْمُعْلُ الْمُعْلُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلُ الْمُعْلُولُ الْمُعْلُولُ الْمُعْلِ الْمُعْلُ الْمُعْلُ الْمُعْلُ الْمُعْلُ الْمُعْلُولُ الْمُعْل

# س: اذكر معنى ما يلى:

﴿ أَعِظُكُم - بِوَحِدَةٍ ﴿ - مَثْنَى - وَفُرَدَى - جِنَّةٍ ﴿ - نَذِيرٌ لَكُم - بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ - شَهِيدٌ - يَقْذِفُ بِالْخَقِ - عَلَامُ الْغُيُوبِ - يُبْدِئُ - الْبَاطِلُ - وَمَا يُعِيدُ - فَزِعُواْ - فَلَا فَوْتَ - وَأُخِذُواْ مِن مَكَانِ قَرِيبٍ - التَّنَاوُشُ - وَيَقْذِفُونَ بِالْغَيْبِ - بِأَشْيَاعِهِم - مُرْبِيمٍ ﴾.

| معناها                                      |                        |
|---------------------------------------------|------------------------|
| a                                           | (225)                  |
| أذكركم الحذركم - آمركم                      | (أعِظُكم)              |
| بمسألة واحدة - بخصلة واحدة - بكلمة واحدة    | (بِوَحِدَةٍ )          |
| اثنین معا                                   | ﴿مَثْنَىٰ ﴾            |
| واحدٌ بمفرده                                | ﴿وَفُكَرَدَىٰ ﴾        |
| جنون                                        | ﴿جِنَّةٍ ﴾             |
| منذرٌ لكم - مُحذِّر لكم                     | ﴿نَذِيرٌ لَّكُم ﴾      |
| قبل عذاب شديد، وهو عذاب يوم القيامة         | ﴿بَيْنَ يَدَى عَذَابِ  |
|                                             | شَدِيدِ ﴾              |
| عالمٌ ومطلع ورقيب وشاهد                     | ﴿شَهِيدٌ ﴾             |
| يُنزل القرآن - يؤيد بالحجج                  | ﴿يَقَذِفُ بِٱلْحَقِّ ﴾ |
| عظيم العلم بكل شيء يغيب عن الخلق وبكل ما هو | ﴿عَلَّامُ ٱلْغُيُوبِ ﴾ |
| آت                                          |                        |
| يُنشئ – يخلق خلقًا                          | ﴿يُبُدِئُ ﴾            |

| الشيطان - كل ما هو ضد الحق                            | ﴿ٱلْبَنطِلُ ﴾             |
|-------------------------------------------------------|---------------------------|
| ما يعيد الخلق أحياء بعد موتهم - ما يُعيد أهل الباطل   | ﴿ وَمَا يُعِيدُ ﴾         |
| مقولةً بعد مجيء الحق الواضح                           |                           |
| أصابهم الفزع الشديد مما حلَّ بهم                      | ﴿ فَزِعُواْ ﴾             |
| فلا مهرب - فلا نجاة                                   |                           |
| جاءهم العذاب - وأخذهم العذاب من مكان قريب،            | ﴿ وَأَخِذُوا مِن مَّكَادٍ |
| قيل في الدنيا. وقيل: يوم بدر، وقيل لأول وهلة.         |                           |
| وقيل من تحت أقدامهم.                                  |                           |
| التناول، والمراد تناول الإيمان في الآخرة، وقيل: تناول | ﴿ٱلتَّـنَاوُشُ ﴾          |
| الرجوع للدنياكي يؤمنوا                                |                           |
| يتكلمون بما لا علم له به                              | ﴿وَيَقَٰذِفُونَ           |
|                                                       | بِٱلْغَيْبِ ﴾             |
| بأمثالهم من أهل الكفر السابقين                        | ﴿بِأَشْيَاعِهِم ﴾         |
| مُحيِّر                                               | هُرِيبٍ ﴾                 |

# \*\*

س: ما فائدة القيام مثنى وفرادى؟

ج: هذا - والله أعلم - أدعى لمزيدٍ من التفكر والإنصاف.

قال القرطبي رَخِيْلَتْهُ:

وقيل: إنما قال: ﴿مَثْنَىٰ وَفُرَدَىٰ ﴾ لأن الذهن حجة الله على العباد وهو

العقل فأوفرهم عقلًا أوفرهم حظًا من الله فإذا كانوا فرادى كانت فكرة واحدة وإذا كانوا مثتى تقابل الذهنان فتراءى من العلم لهما ما أضعف على الانفراد والله أعلم.

## \*\*

# س المالم الديالقيام في قوله تعالى: ﴿ أَن تَقُومُواْ بِلَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ﴾؟

ج. المراد أن تقوموا بالتناصح لوجه الله ولطلب الحق وليس المراد بالقيام الذي هو ضد الجلوس.

## قال القرطبي كالله:

وهذا القيام معناه القيام إلى ظلب الحق لا القيام الذي هو ضد القعود وهو كما يقال: قام فلان بأمر كذا؟ أي لوجه الله والتقرب إليه وكما قال تعالى: ﴿وَأَنَ تَقُومُوا لِلْيَتَكُمَى بِالْقِسَطِ ﴾ [النساء ١٢٧].

# \* \* \*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ ﴿ قُلُ إِنَّمَاۤ أَعِظُكُمْ مِ عَلَ أِنهُ مَثْنَىٰ وَضَحَ مَعنى قوله تعالى: ﴿ ﴿ قُلُ إِنَّمَاۤ أَعِظُكُمْ مِ عَنَى اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَذَابِ شَكِيدٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللللللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ا

ج: المعنى - والله أعلم - قبل يا رسول الله لأهبل الشرك هؤلاء الذين وصفوك بالجنون، وكذبوك قبل لهم: إنما أُذكركم بواحدة، وأطلب منكم مسألة واحدة، وهي أن يقوم كل اثنين منكم مع بعضهما بمعزل عن الآخرين، ويتناقش الاثنان ويتواعدان قبل المناقشة أن يصدقا في حديثهما معًا إذا تحدثا

ثم يقول كل واحدٍ منهما للآخر بعد تفكرٍ ووعدٍ بصدق الحديث، ما تقول في محمد عَلَيْدٍ؟! فسيكون الجواب قطعًا إنه لصادقٌ وأمين ليس بمفتر ولا كذاب.

ويؤكد الله سبحانه وتعالى ذلك بقوله: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَكِيدِ ﴿ إِنَّ هُو إِلَّا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَكِيدِ ﴿ أَي: ما هو إلا مُحذر ومنذرٌ قبل حلول العذاب بكم يوم القيامة. هذا وجهٌ وثم وجهٌ آخر في تفسير مطلع الآية الكريمة حاصله قبل إنها أعظكم بمسألة واحدة، وهي طاعة الله عنه.

وقيل: قل إنها آمركم باتباع القرآن، وقيل: قل إنها آمركم بكلمة واحدة وهي كلمة التوحيد لا إنه إلا الله.

فيكون قوله: ﴿ ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَعِظْكُم بِوَحِدَةٍ أَن تَقُومُواْ بِللَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ... ﴾ حاصل معناه.

قل إنها أُذكركم بمسألة واحدة وهي طاعة الله فقوموا فيها بينكم، ليقم منكم الاثنان معًا أو الواحد بمفرده ويتفكر في صدق رسول الله لما دعاه إلى طاعة الله هل هو صادق في دعواه أم لا، فسيجد قطعًا أنه ويشر صادق بلا شك ولا ريب.

#### قال الطبرى رَحْمُ لِسَّهُ:

يقول تعالى ذكره: قل يا محمد لهؤلاء المشركين من قومك: إنما أعظكم أيها القوم بواحدة وهي طاعة الله.

وقوله: ﴿ أَن تَقُومُواْ بِللَّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَدَىٰ ﴾ يقول: وتلك الواحدة التي أعظكم بها هي أن تقوموا لله اثنين اثنين، ﴿ وَفُرَدَىٰ ﴾ فرادى فأن في موضع خفض ترجمة عن الواحدة.

وقيل: إنما قيل: إنما أعظكم بواحدة، وتلك الواحدة أن تقوموا لله بالنصيحة وترك الهوى. ﴿مَثَنَىٰ ﴾ يقول: يقوم الرجل منكم مع آخر فيتصادقان على المناظرة: هل علمتم بمحمد على جنونًا قط؟ ثم ينفرد كل واحد منكم، فيتفكر ويعتبر فردًا هل كان ذلك به؟ فتعلموا حينئذ أنه نذير لكم.

وقول ﴿ ثُمُّ نَنْفَكَ رُواْ مَا بِصَاحِبِكُم مِّن جِنَّةً ﴾ يقول: لأنه ليس بمجنون.

وتولي ﴿إِنْ هُو إِلَّا نَدِيرٌ لَكُم بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ ﴿ اللهِ عَلَى عَدَابِ مَا محمد إلا نذير لكم ينذركم على كفركم بالله عقابه أمام عذاب جهنم قبل أن تصلوها، وقوله: هو كناية اسم محمد الم

# وقال القرطبي رَحِمْلَتُهُ: ﴿

قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَعِظُكُم بِلُحِدَةٍ ﴾ تمم الحجة على المشركين؟ أي قل لهم يا محمد: ﴿إِنَّمَا أَعِظُكُم ﴾ أي أذكركم وأحذركم سوء عاقبة ما أنتم فيه. ﴿بِوَحِدَةٍ ﴾ أي بكلمة واحدة مشتملة على جميع الكلام تقتضي نفي الشرك وإثبات الإله قال مجاهد: هي لا إله إلا الله وهذا قول ابن عباس والسدي. وعن مجاهد أيضًا: بطاعة الله، وقيل: بالقرآن؟ لأنه يجمع كل المواعظ وقيل: تقديره بخصلة واحدة، ثم بيّنها بقوله: ﴿أَن تَقُومُواْ بِسُّ مَثْنَى وَفُرَدَى ﴾ فتكون ﴿أَن ﴾ في موضع خفض على البدل من واحدة أو في موضع رفع على إضمار مبتدأ أي هي أن تقوموا. ومذهب الزجاج أنها في موضع نصب بمعنى لأن تقوموا.

## وقال ابن كثير رَحْالِتُهُ:

يقول تعالى: قل يا محمد لهؤ لاء الكافرين الزاعمين أنك مجنون: ﴿إِنَّمَا

أَعِظُكُمْ بِوَحِدَةٍ ﴿ أَي: إنما آمركم بواحدة، وهي: ﴿ أَن تَقُومُواْ بِلّهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ لَنَفَكَ رُواً مَا بِصَاحِبِكُمْ مِن جِنَةٍ ﴾ أي: تقوموا قياما خالصًا لله، من غير هوى ولا عصبية، فيسأل بعضكم بعضًا: هل بمحمد من جنون؟ فينصح بعضكم بعضا، ﴿ ثُمَّ نَنفَكَ رُواً ﴾ أي: ينظر الرجل لنفسه في أمر محمد على ويسأل غيره من الناس عن شأنه إن أشكل عليه، ويتفكر في ذلك؛ ولهذا قال: ﴿ أَن تَقُومُواْ بِلّهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَ لَنفَكُمْ فِي جِنَةً ﴾.

وأورد ابن كثير كني ما أحرجه البخاري من حديث ابن عباس قال: صَعدَ النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على الله قريش، فقالوا: ما لك؟ فقال: «أرأيتم لو أخبرتكم أن العدو يُصَبّحكم أو يُمَسّيكم، أما كنتم تصدقوني؟» قالوا: بلى. قال: «فإني تلير لكم بين يدي عذاب شديد». فقال أبو لهب: تبًا لك! ألهذا جمعتنا؟ فأنزل الله: «فَبَتْ بَدُا آبِي لَهَبٍ وَتَبّ () المسد:

# \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِّنَ أَجْرِفُهُولَكُمْ ۚ إِنَّ أَحْرِيالًا عَلَى ٱللَّهُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيۡءِ شَهِيدٌ ۖ ﴿﴾.

ج: المعنى - والله أعلم - قبل يا رسول الله لهؤلاء المشركين: إندي ما سألتكم على دعوتي إلى توحيد الله واتباعه والإيمان به وطاعته. ما سألتكم على ذلك أجرًا، ولا سألتكم أن تجعلوا إلى جُعلًا، وإن كان قد صدر في ذلك،

\_\_\_

<sup>(</sup>١) البخاري (٤٨٠١).

وما صدر فهذا الأجر لكم لا حاجة لي فيه، وهذا الجُعل لكم لا حاجة لي فيه إنما أطلب الأجر من الله على وهو شهيد علي ومطلع على ما أقوال، ومطلع على قلبى ونواياي.

وبنحو هذا قال العلماء.

#### قال الطبرى حَمْلَتُهُ:

يقول تمالى ذكره: قل يا محمد لقومك المكذبيك، الرادين عليك ما أتيتهم به من عند ربك: ها أسألكم من جعل على إنذاركم عذاب الله، وتخويفكم به بأسه، ونصيحتي لكم في أمري إياكم بالإيمان بالله، والعمل بطاعته، فهو لكم لا حاجة لي به. وإنما معنى الكلام: قل لهم: إني لم أسألكم على ذلك جعلا فتتهموني، وتظنوا أني إنما دعوتكم إلى اتباعى لمال آخذه منكم.

وأورد بإسناد حسن عن قتادة قوله ﴿ قُلْ مَا مَأَلَكُمُ مِّنَ أَجْرِ ﴾ أي: جعل ﴿ فَهُوَ لَكُمْ ۗ ﴾ يقول: لم أسألكم على الإسلام جعلا.

وقوله: ﴿إِنَّ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللهِ ﴾ يقول: ما ثوابي على دعائكم إلى الإيمان بالله والعمل بطاعته، وتبليغكم رسالته، إلا على الله ﴿وَهُوعَلَىٰ كُلِ مَنْ وَسَهِيدٌ ﴿ يَقُولُ: وَالله على حقيقة ما أقول لكم شهيد يشهد لي به، وعلى غير ذلك من الأشياء كلها.

#### وقال القرطبي رَخِلَللهُ:

قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا سَأَلَتُكُمُ مِّنَ أَجْرِ ﴾ أي جعل على تبليغ الرسالة ﴿ فَهُو كَالَهُ مُّوَ فَهُو كَالَ كُلِّ مَّي اللهِ عَلَى اللهِ وَهُو عَلَى كُلِّ مَي وَلَهُ اللهِ وَعَلَى كُلِّ مَن التكموه ﴿ إِنْ أَجْرِ كَ إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَهُو عَلَى كُلِّ مَن وَ مَن اللَّهُ اللَّهُ وَاعْمَالُكُم لا يخفى عليه شيء مَه مُبِيدٌ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَعَلَى عَليه شيء اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ اللّ

فهو يجازي الجميع.

#### وقال ابن كثير رَحْلَللهُ:

يقول تعالى آمرًا رسوله أن يقول للمشركين: ﴿مَا سَأَلْتُكُمْ مِّنَ أَجْرِفَهُولَكُمْ ۗ ﴾ أي: لا أريد منكم جُعلا ولا عَطاء على أداء رسالة الله إليكم، ونصحي إياكم، وأمركم بعبادة الله، ﴿إِنَّ أَجْرِى إِلَا عَلَى اللهِ أَي: إنما أطلب ثواب ذلك من عند الله ﴿وَهُوعَلَى كُلُونَى وَهُمِيدٌ ﴿ فَهُ عَلَى كُلُ مُنْ وَهُم عِلَهُ مَن اخباري عنه بإرساله إياي إليكم، وما أنتم عليه.

# \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ فَلَهِ نَقِيْدِ فَ بِالْخَقِّ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ١٤٠ قُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَمَا يُبُدِئُ ٱلْبَكِلُ وَمَا يُعِيدُ ١٤٠ ﴾.

# ج: هنا اتجاهان متقاربان في تفسير الآينين الكربمتين

أحدهما: قبل يبا رسول الله إن ربي النه ينزل الوحي من السماء، وهو القرآن، فيقذف به على الباطل فيمحقه ويدفعه، وربي علم الغيوب يعلم ما غاب وما ظهر وما هو كائن في النفوس فينزل ما يصلحها. وقبل أيضًا يبا رسول الله: جاء القرآن وما يُنشئ الشيطان شيئًا ولا يخلق خلقًا ولا يُعيد ميثًا حيًّا بعد موته.

الثاني: قل يا رسول الله إن الله على يأتي رسوله بالحجج البينات النيرات الواضحات وهو أعلم بعباده فيأتيهم بما يدفع به الباطل عنه، وقل يا رسول الله لقد جاءت الحجج من الله ولم يبق للباطل شيئًا ينشؤه ولا يعيده، والله

# أعلم.

## قال الطبري رَحْلُللهُ:

يقول جل ثناؤه لنبيه محمد على: ﴿ قُلُ ﴾ يا محمد لمشركي قومك: ﴿ إِنَّ رَقِّ عَلَيْمُ الْخُونِ ﴾ وهو الوحي، يقول: ينزله من السماء، فيقذفه إلى نبيه محمد على ﴿ عَلَمُ النَّيْوَ وِ لَا مظهر لها، وما لم ﴿ عَلَمُ النَّيْوَ وِ لَا مَنْ ﴾ يقول: علام ما يغيب عن الأبصار، ولا مظهر لها، وما لم يكن مما هو كائن، وذلك من صفة الرب، غير أنه رفع لمجيئه بعد الخبر، وكذلك تفعل العرب إذا وقع المنعت بعد الخبر، في أن أتبعوا النعت إعراب ما في الخبر، فقالوا: إن أباك يقوم الكريم، فرفع الكريم على ما وصفت، والنصب في الخبر، فقالوا: إن أباك يقوم الكريم، فرفع الكريم على ما وصفت، والنصب فيه جائز؛ لأنه نعت للأب، فينبع إعرابه ﴿ قُلْ جَاءَ ٱلمَقَ ﴾ يقول: قل لهم يا محمد: جاء القرآن ووحي الله ﴿ وَمَا يُبْرِئُ ٱلْمُطِلُ ﴾ يقول: وما ينشىء الباطل خلقًا، والباطل هو فيما فسره أهل التأويل: إبليس ﴿ وَمَا يُعِيدُ اللهِ ﴾ يقول: ولا يعيده حيًا بعد فنائه.

وأورد بإسنادٍ حسنٍ عن قتادة قوله: ﴿إِنِّ رَقِي هَٰذِفُ بِالْفِي ﴿ أَي بِالوحي ﴿ عَلَنُمُ الْغَيُوبِ ﴿ فَا لَهُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُولُولُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُم

وبإسناد صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿ قُرْ إِنَّ رَبِّ يَقَذِفُ بِٱلْحَوِّ عَلَمُ ٱلْفَيْوِ ﴿ الْأَنبِياء: فقرأ ﴿ بَلْ نَقَذِفُ بِٱلْحَقَ الْبَطِلِ... ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلَكُمُ ٱلْوَيْلُ مِمَّا نَصِفُونَ ﴿ الْأَنبِياء: الله الحق الذي دمغ به الباطل، يدمغ بالحق على الباطل، فيهلك الباطل ويثبت الله الحق، فذلك قوله: ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّ يَقَذِفُ بِٱلْحَقَ عَلَامُ الْعَيُوبِ ﴿ اللَّهُ الْحَقَ، فذلك قوله: ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّ يَقَذِفُ بِٱلْحَقَ عَلَامُ الْعَيُوبِ ﴿ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى الباطل ويثبت الحق، فذلك قوله: ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّ يَقَذِفُ بِٱلْحَقَ عَلَامُ الْعَيْوبِ ﴿ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلِيلُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْفُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْمِثْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

#### وقال ابن كثير رَحْلَللهُ:

وقوله: ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّ يَقَذِفُ بِالْمُوتَ عَلَّمُ الْغُيُوبِ ﴿ كَقُولُه تعالى: ﴿ يُلَقِى الرُّوحَ مِنْ الْمَاكَ إِلَى مَنْ يشاء من عباده أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ . كقوله تعالى: ﴿ يُلَقِى الرُّوحَ مِنْ عباده مَن عباده من أهل الأرض، وهو علام الغيوب، فلا تخفى عليه خافية في السموات ولا في الأرض،

وتولى ﴿ قُلْ عَاءَ ٱلْحَقُ وَمَا يَبْدِئُ ٱلْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴿ اللهِ عَلَى جَاء الحق من الله والشرع العظيم، وذهب الباطل وزهق واضمحل، كقوله: ﴿ بَلُ نَقَذِفُ بِٱلْحَقِ عِلَى الْبَاطِلِ فَيَدَمُعُهُ عَلَى الباطل وزهق واضمحل، كقوله: ﴿ بَلُ نَقَذِفُ بِٱلْحَقِ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدَمُعُهُ مَعْ أَلَى اللهِ عَلَيْهِ المسجد الحرام يوم الفتح، ووجد تلك الأصنام منصوبة حول الكعبة، جعل يَطعنُ الصنم بسِية قَوْسِه، ويقرأ: ﴿ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْمُطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ زَهُوقًا ( الله الله عَلَيْ الإسراء: ١٨]، ﴿ قُلْ جَآءَ ٱلْمَا يُعِيدُ الله الله عَلَيْهِ اللهِ الله عَلَيْ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْمُطِلُ وَمَا يُعِيدُ الله الله عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

#### وقال رَحِمْ لِسُّهُ:

أي: لم يبق للباطل مقالة ولا رياسة ولا كلمة.

وزعم قتادة والسدي: أن المراد بالباطل ها هنا إبليس، إنه لا يخلق أحدا ولا يعيده، ولا يقدر على ذلك. وهذا وإن كان حقًا ولكن ليس هو المراد هاهنا والله أعلم.

# وقال القرطبي رَحَمْ إَللَّهُ:

قوله تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّ رَقِي يَقْذِفُ بِٱلْحَقِّ ﴾ أي يبين الحجة ويظهرها قال قتادة : بالحق بالوحي وعنه : الحق القرآن.

(١) البخاري (٢٤٧٨)، ومسلم (١٧٨١).

## وقال القرطبي كذلك:

قوله تعالى: ﴿ قُلْ جَاءَ ٱلْحَقُ ﴾ قال سعيد عن قتادة: يريد القرآن. النحاس: والتقدير جاء صاحب الحق أي الكتاب الذي فيه البراهين والحجج ﴿ وَمَا يُبُدِئُ الْبَطِلُ ﴾ قال قتادة: الشيطان أي ما يخلق الشيطان أحدًا ﴿ وَمَا يُعِيدُ ﴾ ف (ما) نفي. ويجوز أن يكون استفهامًا بمعنى أي شيء؛ أي جاء الحق فأي شيء بقي للباطل حنى يعيده ويبدئه أي فلم يبق منه شيء كقوله: ﴿ فَهَلُ تَرَىٰ لَهُم مِنْ الباطل حنى يعيده ويبدئه أي فلم يبق منه شيء كقوله: ﴿ فَهَلُ تَرَىٰ لَهُم مِنْ الباطل حنى يعيده ويبدئه أي لا ترى.

## \*\*

س: وضح معنى قول تعالى ﴿ قُلْ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَمَاۤ أَضِلُّ عَلَىٰ نَفْسِى ۗ وَإِنِ ٱهۡ تَدَيْتُ فَيِمَا يُوحِىۤ إِلَىٰ رَبِّتَ إِنَّهُۥ سَمِيعُ قَرِيبُ ۞ ﴾.

ج: المعنى - والله أعلم - قل ما رسول الله إن ابتعدت عن طريق الحق والصواب وحدت عنه فإن ضرر ذلك واقعٌ عليَّ ولاحق بي، وإن اهتديت إلى طريق الحق والصواب فذلك من فضل الله عليَّ بما أوحاه إليَّ من القرآن، فإن آيات هذا الكتاب العزيز بصائر تنير الطريق وترشد الضال.

أما قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ ﴿ فَمعناه أَن الله ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِلِي وَالحَركات قريب يجيب دعوة الداعي كما قال: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِلِي وَالْحَركات قريب يجيب دعوة الداعي كما قال: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِلِي قَلِيبًا أَجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، وكما في الحديث عن رسول الله عليه: «إنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا إنما تدعون سميعًا قريبًا»(١).

قال الطبري رَحْلُللهُ:

(١) انظر البخاري (٢٠٥)، ومسلم (٢٧٠٤)، والنسائي في الكبري (١١٤٢٧).

يقول تعالى ذكره: قل يا محمد لقومك: إن ضللت عن الهدى فسلكت غير طريق الحق، إنما ضلالي عن الصواب على نفسي، يقول: فإن ضلالي عن الهدى على نفسي ضره، ﴿وَإِنِ ٱهۡتَدَيۡتُ ﴾ يقول: وإن استقمت على الحق ﴿فَهِمَا يُوحِى إِلَى وتوفيقه للاستقامة على محجة الحق وطريق الهدى.

وقوله: ﴿إِنْهُ رَسِيعُ قَرِبُ ﴿ فَ ﴾ يقول: إن ربي سميع لما أقول لكم حافظ له، وهو المجاري لي على صدقي في ذلك، وذلك مني غير بعيد، فيتعذر عليه سماع ما أقول لكم، وما تقولون، وما يقوله غيرنا، ولكنه قريب من كل متكلم يسمع كل ما ينطق به، أقرب إليه من حبل الوريد.

## وقال القرطبي رَخِيْلِتُهُ:

﴿ أَضِلُ ﴾ أي إثم ضلالتي على نفسي ﴿ وَإِن ٱلْمَتَدَيْتُ فَهِ مَا يُوحِىٓ إِلَىَّ رَقِّتَ ﴾ من الحكمة والبيان ﴿ إِنَّهُ مَسَمِيعٌ قَرِيبٌ ﴿ فَ ﴾ أي مسميع ممن دعاه قريب الإجابة. وقيل وجه النظم: قل إن ربي يقذف بالحق ويبين الحجة، وضلال من ضل لا يبطل الحجة، ولو ضللت لأضررت بنفسي لا أنه يبطل حجة الله، وإذا المتديت فذلك فضل الله إذ ثبتني على الحجة إنه سميع قيريب.

## \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰۤ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُواْ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ۞ ﴾.

ج: المعنى - والله أعلم - ولو ترى إذا أصيب أهل الكفر بفزع شديد يحلُّ

بهم، ولم يستطيعوا الهرب ولا النجاة، وقد أخذوا للعذاب من مكان قريب ليس بالبعيد لرأيت منظرًا بشعًا مخيفًا مزعجًا، ولرأيت حالتهم المزرية المخزية.

# هذا، وقد ذكر أهل العلم في وقت هذا الفزع أقوالًا:

أحدم أنه عندما يحيط بهم عذابٌ في الدنيا ويحلُّ بهم ويوقنوا أنهم هلكى ولا يستطيعون فرارًا، فعليه المكان القريب حاصل معناه أنه الدنيا، أي، وجاءهم العذاب الذي لا يستطيعون التخلص منه في الدنيا قبل الآخرة.

الثاني: أن ذلك كان في غزوة بدر حينما أحلَّ الله عَلَى بالمشركين بأسه ونقمته، ولم يستطيعوا فرارًا ولا هربًا، والمكان القريب الدنيا.

الثالث: أن ذلك عند الموت، وحلوله بهم.

الرابع: أن ذلك عند خسفٍ يصيبهم في الدنيا لا يستطيعون منه فرارًا ولا نجاة، والمكان القريب تحت أرجلهم.

الخامس: أن ذلك قبل يوم القيامة كما قال تعالى: ﴿ وَيُومَ يُنفَخُ فِ الصُّورِ فَفَنِعَ مَن فِي السَّورِ فَفَنِعَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ ﴾ [النمل: ٨٧].

السادس: أن ذلك يوم القيامة عند الخروج من القبور والمكان القريب المراد به (عند هؤلاء القائلين بذلك) هو أخذهم لأول وهلة. وهذه أقوال بعض العلماء في ذلك.

قال الطبري رَحَمْ لَسُّهُ:

يقول تعالى ذكره لنبيه محمد ﷺ: ولو ترى يا محمد إذ فزعوا.

واختلف أهل التأويل في المعنيين بهذه الآية؛ فقال بعضهم: عني بها هؤلاء

المشركون الذين وصفهم تعالى ذكره بقوله: ﴿ وَإِذَا نُتَكَى عَلَيْهِمْ اَيَنَنَا يَتِنَتِ قَالُواْ مَا هَذَاۤ إِلَّا رَجُلُّ يُرِيدُأَن يَصُدَّكُمْ عَمَّاكان يَعَبُدُ اَبآ أَوُكُمْ ﴾ قال: وعني بقوله: ﴿إِذْ فَزِعُواْ فَلَا هَذَاۤ إِلَّا رَجُلُّ يُرِيدُأَن يَصُدَّكُمْ عَمَّاكان يَعْبُدُ اَبآ أَوُكُمْ ﴾ قال: وعني بقوله: ﴿إِذْ فَزِعُواْ فَلَا هَالَهُ بَهِم فِي الدنيا.

وأورد بإسنادٍ صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿ وَلَوْ تَرَيَّ إِذْ فَرَعُواْ فَلَا فَوْتَ ... ﴾ إلى آخر السورة، قال: هؤلاء قتلى المشركين من أهل بدر، نزلت فيهم هذه الآية، قال: وهم اللذين بدلوا نعمة الله كفرًا وأحلوا قومهم دار البوار جهنم، أهل بدر من المشركين.

نال الطبري:

وقال آخرون: عنى بذلك جيش يخسف بهم ببيداء من الأرض.

وقال آخرون: بل عنى بذلك المشركون إذا فزعوا عند خروجهم من قبورهم.

وأورد بإسناد حسن عن قتادة عن الحسر قول . ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا ﴾ قال: فزعوا يوم القيامة حين خرجوا من قبورهم.

وقال قتادة: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُواْ مِن مَّكَانٍ قَرِيبٍ ﴿ ﴿ حَينِ عَايِنُوا عذاب الله.

#### قال الطبري:

والذي هو أولى بالصواب في تأويل ذلك، وأشبه بما دل عليه ظاهر التنزيل قول من قال: وعيد الله المشركين الذين كذبوا رسول الله على من قومه، لأن الآيات قبل هذه الآية جاءت بالإخبار عنهم وعن أسبابهم، وبوعيد الله إياهم مغبته، وهذه الآية في سياق تلك الآيات، فلأن يكون ذلك خبرا عن حالهم

أشبه منه بأن يكون خبراً لما لم يجر له ذكر. وإذا كان ذلك كذلك، فتأويل الكلام: ولو ترى يا محمد هؤلاء المشركين من قومك، فتعاينهم حين فزعوا من معاينتهم عذاب الله ﴿فَلَا فَوْتَ ﴾ يقول: فلا سبيل حينئذ أن يفوتوا بأنفسهم، أو يعجزونا هربًا، وينجوا من عذابنا.

وقول ﴿ وَأَخِذُواْ مِن مَكَانِ قَرِيبٍ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَذَابِهِ مِن موضع قريب، لأنه حيث كانوا من الله قريب لا يبعدون عنه.

#### وقال الحافظ ابن كثير كالله:

يقول تعالى: ولو ترى - يا محمد - إذ فَزع هؤلاء المكذبون يوم القيامة، ﴿ فَلَا فَوْتَ ﴾ أي: فلا مفرَّ لهم، ولا وزر ولا ملجاً ﴿ وَأُخِذُواْ مِن مَّكَانِ قَرِيبِ ( الله و ا

والصحيح: أن المراد بذلك يوم الفيامة، وهو الطامة العظمى، وإن كان ما ذكر متصلًا بذلك.

## وقال القرطبي رَخِهُ لِللهُ:

قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْتَ ﴾ ذكر أحوال الكفار في وقت ما يضطرون فيه إلى معرفة الحق. والمعنى: لو ترى إذا فزعوا في اللانيا عند نزول الموت أو غيره من بأس الله تعالى بهم روي معناه عن ابن عباس. الحسن: هو فزعهم في القبور من الصيحة وعنه أن ذلك الفزع إنما هو إذا خرجوا من قبورهم، وقاله قتادة. وقال ابن مغفل: إذا عاينوا عقاب الله يوم القيامة. السدي: هو فزعهم يوم بدر حين ضربت أعناقهم بسيوف الملائكة فلم يستطيعوا فرارًا ولا رجوعًا إلى التوبة. سعيد بن جبير: هو الجيش الذي

يخسف بهم في البيداء فيبقى منهم رجل فيخبر الناس بما لقي أصحابه فيفزعون فهذا هو فزعهم ﴿فَلَا فَوْتَ ﴾ فلا نجاة قاله ابن عباس. مجاهد: فلا مهرب ﴿وَأُخِذُواْ مِن مَكَانِ قَرِيبٍ ﴿ اللهِ عَن القبور وقيل: من حيث كانوا، فهم من الله قريب لا يعزبون عنه ولا يفوتونه.

# \* \* \*

# س: وضع منعى قوات تعالى: ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَّا بِهِ ء وَأَنَّى لَهُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ (اللهُ ﴾.

ج: المعنى - والله تعالى أعلم - أن أهل الكفر لما عاينوا العذاب ورأوه قالوا: آمنا بالقرآن وبرسول الله في وآمنا بالله وحده لا شريك له، ولكن من أي وجهٍ يمكنهم الرجوع إلى الدنيا لتناول الإيمان، أنى لهم الرجعة إلى الدنيا كي يؤمنوا، فقد أصبحوا بعيدين عن الدنيا فقد انقضت و هبت.

وبنحو هذا قال العلماء.

# قال الطبري رَحْلَاللهُ:

يقول تعالى ذكره: وقال هؤلاء المشركون حين عاينوا عذاب الله: أمنا به، يعنى: آمنا بالله وبكتابه ورسوله.

وأورد بإسنادٍ حسنٍ عن قتادة: ﴿ وَقَالُوٓا ءَامَنَا بِهِ كَ عند ذلك، يعني حين عاينوا عذاب الله.

وبإسنادٍ صحيحٍ عن ابن زيد في قوله: ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ ، ﴾ بعد القتل، وقوله: ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ ، ﴾ بعد القتل، وقوله: ﴿ وَأَنَّى لَهُمُ ٱلتَّنَاوُشُ ﴾ يقول: ومن أي وجه لهم التناوش.

# وأورد الطبري قراءتين في قوله: ﴿وَأَنَّى لَمُمُ ٱلتَّنَاوُشُ ﴾ هي ﴿التَّنَاوُشُ ﴾، وقال:

وقالوا آمنا بالله، في حين لا ينفعهم قيل ذلك، فقال الله: ﴿وَأَنَّى لَمُمُ التَّنَاوُشُ ﴾ أي: وأين لهم التوبة والرجعة، أي: قد بعدت عنهم، فصاروا منها كموضع بعيد أن يتاولوها، وإنما وصفت ذلك الموضع بالبعيد، لأنهم قالوا ذلك في القيامة فقال الله: أنى لهم بالتوبة المقبولة، والتوبة المقبولة إنما كانت في الدنيا، وقد ذهبت الدنيا فصارت بعيدًا من الآخرة، فبأي القراءتين اللتين ذكرت قرأ القارىء فمصيب الصواب في ذلك.

وأورد الطبري بإسنام صحيح عن ابن زيد في قوله: ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنّا بِهِ وَاَتَّى لَمُمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ وَقَالُواْ عَالَا اللّهِ وَاللّهُ عَلَى أَهُل بدر من قتل منهم، وقرأ ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُواْ فَلاَ فَوْتَ وَأُخِذُواْ مِن مُكَانٍ قَرِيبٍ ( أَن وَقَالُواْ ءَامَنّا بِهِ ... ﴾ الآية، قال: التناوش: التناول، وأنى لهم تناول التوبة من مكان بعيد وقد تركوها في الدنيا، قال: وهذا بعد الموت في الآخرة.

قال: وقال ابن زيد في قوله: ﴿ وَقَالُواْ ءَامَنّا بِهِ بعد الفتل ﴿ وَأَفَّى لَمُ مُلْتَ نَاوُشُ مِن مَكَانِ بَعِيدِ ﴿ قَالَ اللّهِ عَلَيْهِ مَا لَلّهُ عَلَيْهِ مَا لَيْ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفّارٌ ﴾ وقر أَ ﴿ وَلا اللّهِ عليهم أَن يتوبوا مرة واحدة، فيقلها الله منهم، ليس لهم توبة، وقال: عرض الله عليهم أن يتوبوا مرة واحدة، فيقلها الله منهم، فأبوا، أو يعرضون التوبة بعد الموت، قال: فهم يعرضونها في الأخرة خمس عرضات، فيأبى الله أن يقبلها منهم، قال: والتائب عند الموت ليست له توبة ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذَ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنّارِ فَقَالُواْ يَلْيَنْنَا نُرَدُ وَلَا ثُكَذِّبَ عِايَتِ رَبِّنَا ... ﴾ [الأنعام: ٢٧] الآية، وقرأ ﴿ رَبّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَأَرْجِعْنَا نَعْمَلْ صَلِحًا إِنّا مُوقِنُونَ ﴿ اللّهِ الله الله عَلَى الله عَلَمُ عَلَا عَلَمُ عَلَا عَلَيْ عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَمُ عَلَا عَلَيْ عَلَى اللّه عَلَمْ عَلَا عَلَيْ عَلَمْ عَلَا اللّه الله عَلَى اللّه عَلَمْ عَلَا عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَمْ عَلَى اللّه عَلَمْ عَلَا عَلَيْ عَلَى اللّه عَلَمْ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَيْ عَلَمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَمْ عَلَا عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمْ عَلَمْ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَمْ عَلَمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمْ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

#### وقال الحافظ ابن كثير رَحْلَللهُ:

﴿ وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ عَلَى الله و القيامة يقولون: آمنا بالله و بكتبه و رسله ، كما قيال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَيّ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ كَاكِسُواْ رُءُ وسِمِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنا قيال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَيّ إِذَا ٱلْمُجْرِمُونِ كَا السَّجِدة: ١٢] ؛ ولهذا قال تعالى: ﴿ وَأَنّ لَمُمُ اللّهُ عَنهُمْ صَلِحًا إِنّا مُوقِنُونَ ﴿ السَّجِدة: ١٢] ؛ ولهذا قال تعالى: ﴿ وَأَنّ لَمُمُ التّناوُشُ مِن مَكَانٍ مِعْيدٍ ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ مَعْمَ وَصَارُوا إلى الدار الآخرة ، وهي دار الجزاء لا دار الابتلاء ، فلو كانوا آمنوا في اللّه الكان ذلك نافعهم ، ولكن بعد مصيرهم إلى الدار الآخرة لا سبيل لهم إلى قبول الإيمان ، كما لا سبيل إلى حصول الشيء لمن يعيد.

قال مجاهد: ﴿وَأَنَّ لَمُهُمُ التَّ لَاوُشُ ﴾، قال: التناول لذلك، وقال الزهري: التناوش: تناولهم الإيمان وهم في الآخرة، وقد القطعت عنهم الدنيا، وقال الحسن البصري: أما نهم طلبوا الأمر من حيث لا ينال تعاطوا الإيمان من مكان بعيد.

وقال ابن عباس: طلبوا الرجعة إلى الدنيا والتوبة مما هم فيه، وليس بحين رجعة ولا توبة.

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ عِن قَبْلُ وَيَقَدْ فَ بِالْعَيْفِ فِي الْعَيْفِ فَي الْعَيْفِ فِي اللّهِ عَلَيْفِ فَي اللّهِ عَلَيْفِ فِي اللّهِ عَلَيْفِ فِي اللّهِ عَلَيْفِ فَي اللّهِ عَلَيْفِي اللّهِ عَلَيْفِ فَي اللّهِ عَلَيْفِ فَي اللّهِ عَلَيْفِي اللّهُ عَلَيْفِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْفِي اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّ

ج: الظاهر - والله أعلم - أن معنى ذلك أن هؤلاء الذين قالوا لما عاينوا العذاب: آمنا به، قد كفروا بالله على وبكتابه الذي أنزله على رسوله على وكانوا في الدنيا يقذفون بالغيب، أي يرمون رسول الله على الظنون، فيقولون

ساحر، ويقولون شاعر، ويقولون مجنون، كل ذلك بلا تدقيق منهم فيما يقولونه كالذي يرجم بالغيب، وكالذي يرمي من مكان بعيد ولا يصيب برميه شيئًا.

## قال الطبري رَحْلُللهُ:

يقول تعالى ذكره: ﴿ وَقَدْ كَ فَرُواْ بِدِ > ﴾ يقول: وقد كفروا بما يسألونه رجم عند نزول العذاب بهم، ومعاينتهم إياه من الإقالة له، وذلك الإيمان بالله وبمحمد على وبما جاءهم به من عند الله.

وأورد بإسناد حسن عن قد دة ﴿ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ عِن قَبْلُ ﴾: أي بالإيمان في الدنيا.

وقوله: ﴿ وَيَقَذِفُونَ بِالْغَيْبِ مِن مَكَانِ بَعِيدِ ﴿ ثَ ﴾ يقول: وهم اليوم يقذفون بالغيب محمدًا من مكان بعيد، يعني أنهم يرجمونه، وما أتاهم من كتاب الله بالظنون والأوهام، فيقول بعضهم: هو ساحر، وبعضهم شاعر، وغير ذلك.

وأورد بإسناد حسن عن قتادة: ﴿ وَيَقُذِفُونَ كِالْغَيْبِ مِن مُكَانِ بَعِيدِ ﴿ اَي: يُرْجَمُونَ بِالظّن، يقولون: لا بعث ولا جنة ولا نار. وبإسناد صحيح عن ابن زيد قال: بالقرآن.

#### وقال الحافظ ابن كثير رَحْلَللهُ:

وقوله: ﴿ وَقَدْ كَفَرُواْ بِدِ مِن قَبَلُ ﴾ أي: كيف يحصل لهم الإيمان في الآخرة، وقد كفروا بالحق في الدنيا وكذبوا الرسل؟

﴿ وَيَقَذِفُونَ بِٱلْغَيْبِ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ ﴿ ﴿ وَ قَالَ مَالَكَ، عَن زيد بِن أَسلم: ﴿ وَيَقَٰذِفُونَ بِٱلْغَيْبِ ﴾ قال: بالظن.

قلت: كما قال تعالى: ﴿رَجُمَّا بِٱلْغَيْبِ ﴾ [الكهف: ٢٢]، فتارة يقولون: شاعر. وتارة يقولون: مجنون. إلى غير وتارة يقولون: كاهن. وتارة يقولون: ساحر. وتارة يقولون: مجنون. إلى غير ذلك من الأقوال الباطلة، ويكذبون بالغيب والنشور والمعاد، ويقولون: ﴿إِن نَظُنُ إِلَّاظَنَا وَمَا خَنُ بِمُسْتَيْفِينِ ﴿ إِن الْعَلَيْدَ ٢٣].

قال قتادة: يرجمون بالظن، لا بعث ولا جنة و لا نار.

# وقال القرطبي رَخْلَللهُ:

قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ كَ فَرُواْ بِهِ عَ أَي الله الله الله وقيل: بمحمد ﴿ مِن قَبَلُ ﴾ يعني في الدنيا ﴿ وَيَقَٰذِفُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ العرب تقول لكل من تكلم بما لا يحقه: هو يقذف ويرجم بالغيب ﴿ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ﴿ قُ ﴾ على جهة التمثيل لمن يرجم ولا يصيب، أي يرمون بالظن فيقولون: لا بعث ولا نشور ولا جنة ولا نار رجمًا منهم بالظن قاله قتادة وقيل: يقذفون أي يرمون في القرآن فيقولون: سحروشعر وأساطير الأولين. وقيل: في محمد فيقولون ساحر شاعر كاهن مجنول ﴿ مَن مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴿ قَ مَن مَكَانَ بِعِيدُ عِن قلوبُهُم . وقرأ مجاهد (ويقذفون بالغيب) غير القلب، أي من مكان بعيد عن قلوبهم. وقرأ مجاهد (ويقذفون بالغيب) غير مسمى الفاعل أي يرمون به. وقيل : يقذف به إليهم من يغويهم ويضلهم.

# \*\*

س: وضح معنى قوله تعالى: ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْ يَاعِهِم مِّن قَبْلُ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ فِ شَكِّ مُّرِيبٍ ۞ ﴾.

ج: المعنى - والله أعلم - وجُعل حائلٌ بين أهل الكفر وبين ما يحبونه ويهوونه كما فُعل بأسلافهم ومن كان على طريقتهم من أهل الكفر من قبل إنهم كانوا في ثلكُ مُحيِّر.

أما ما الذي كان أهل الكفريشتهونه، وحيل بينهم وبينه.

فلأهل العلم في تعيينه أقوال:

أحدهما: أنه الإيمان بالله، فقد كانو يحبون الرجوع للإيمان.

الثاني: أنه طاعة الله على وطاعة رسوله عليه، وإجابة المرسلين.

الثالث: أنه طاعة الله مطلقًا.

الرابع: أنه أو لادهم وزوجاتهم وبناتهم الذين كانوا يحمونهم في الدنيا.

وهذه بعض أقوال العلماء في ذلك.

قال الطبرى رَحْلَسُهُ:

يقول تعالى ذكره: وحيل بين هؤلاء المشركين حين فرعوا فلا فوت وأخذوا من مكان قريب، فقالوا: آمنا به ﴿وَبِيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ حينئذ من الإيمان بما كانوا به في الدنيا قبل ذلك يكفرون، ولا سبيل لهم إليه.

وأورد بإسنادٍ حسنٍ عن قتادة: ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ كان القوم يشتهون طاعة الله أن يكونوا عملوا بها في الدنيا حين عاينوا ما عاينوا.

وقال آخرون: معنى ذلك وحيل بينهم وبين ما يشتهون من مال وولد

وزهرة الدنيا.

وأورد بإسنادٍ صحيحٍ عن ابن زيد في قوله: ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ قال: في الدنيا التي كانوا فيها والحياة.

#### قال الطبري رَحْلُللهُ:

وإنما اخترنا القول الذي اخترناه في ذلك؛ لأن القوم إنما تمنوا حين عاينوا من عذاب الله ما عاينوا، ما أخبر الله عنهم أنهم تمنوه، وقالوا آمنا به فقال الله: وأنى لهم تناوش ذلك من مكان بعيد، وقد كفروا من قبل ذلك في الدنيا. فإذا كان ذلك كذلك فلأن يكون قوله: ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ خبراً عن أنه لا سبيل لهم إلى ما تمنوه أولى من أن يكون خبراً عن غيره.

وقوله: ﴿ كَمَا فُعِلَ بِأَشَّ يَاعِهِم مِن فَهُلُ ﴾ يقول: فعلنا بهؤلاء المشركين؛ فحلنا بينهم وبين ما يشتهون من الإيمال بالله عند نزول سخط الله بهم، ومعاينتهم بأسه، كما فعلنا بأشياعهم على كفرهم بالله من قبلهم من كفار الأمم؛ فلم نقبل منهم إيمانهم في ذلك الوقت، كما لم نقبل في مثل ذلك الوقت من ضربائهم.

والأشياع: جمع شيع، وشيع: جمع شيعة؛ فأشياع جمع الجمع. وأورد الطبري بإسنادٍ حسنٍ عن قتادة: ﴿ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِم بِن فَعْلُ ﴾ أي: في الدنيا، كانوا إذا عاينوا العذاب لم يقبل منهم إيمان.

وقوله: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ فِسَكِ مُّرِسِمِ ﴿ ﴿ ﴾ يقول تعالى ذكره: وحيل بين هؤلاء المشركين حين عاينوا بأس الله وبين الإيمان؛ إنهم كانوا قبل في الدنيا في شك، من نزول العذاب الذي نزل بهم وعاينوه، وقد أخبرهم نبيهم أنهم إن لم ينيبوا مما هم عليه مقيمون من الكفر بالله، وعبادة الأوثان، أن الله مهلكهم، ومحل

بهم عقوبته في عاجل الدنيا، وآجل الآخرة قبل نزوله بهم، ﴿مُرِسِمٍ ﴾ يقول: موجب لصاحبه الذي هو به ما يريبه من مكروه، من قولهم: قد أراب الرجل إذا أتى ريبة وركب فاحشة، كما قال الراجز:

كنـــت إذا أتوتــه مــن غيــب كأنمـــا أربتـــه بريـــب يا قوم مالي وأبا ذؤيب؟ يشرعه مالي ويسرز ثربي

يقول. كأنما أتيت إليه ريبة.

وقال ابن كثير كلله:

وقوله: ﴿ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِم مِن قَبْلُ ﴾ أي: كما جرى للأمم الماضية المكذبة للرسل، لما جاءهم بأس الله تمنوا أن لو آمنوا فلم يقبل منهم، ﴿ فَلَمَّارَأُوّا بَأْسَنَا قَالُوّا ءَامَنّا بِأَللّهِ وَحُدَهُ، وَكَ فَرْنَا بِمَا كُنَا بِعِنْ مُشْرِكِينَ ﴿ فَالْمَ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأُوّا بَأْسَنَا قَالُوا عَامَنًا بِكُللّهِ وَحُدَهُ، وَكَ فَرْنَا بِمَا كُنَا بِعِنْ مُشْرِكِينَ ﴿ فَالْمَ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا فَاللّهُ الْكَفُونِ فَي ﴿ فَاللّهُ الْكُفُونِ فَي ﴾ [غافر: ٨٤، ٨٥].

وقوله: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ فِ شَكِ مُرِسِ ﴿ ﴿ ﴾ أَي: كَانُوا فِي الدنيا في شكِّ وريبة، فلهذا لم يتقبل منهم الإيمان عند معاينة العذاب.

قال قتادة: إياكم والشك والريبة. فإنه من مات على شك بُعِثُ عليه، ومن مات على شك بُعِثُ عليه، ومن مات على يقين بعث عليه.

## وقال القرطبي رَخِهُ ٱللهُ:

قوله تعالى: ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمُ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ قيل: حيل بينهم وبين النجاة من العذاب. وقيل: حيل بينهم وبين ما يشتهون في الدنيا من أموالهم وأهليهم. ومذهب قتادة أن المعنى أنهم كانوا يشتهون لما رأوا العذاب أن يقبل منهم أن يطيعوا الله جل وعز وينتهوا إلى ما يأمرهم به الله فحيل بينهم وبين ذلك؛ لأن

ذلك إنما كان في الدنيا وقد زالت في ذلك الوقت. والأصل «حول» فقلبت حركة الواو على الحاء فانقلبت ياء ثم حذفت حركتها لثقلها ﴿كَمَا فُعِلَ عِلَمَّا عَلَمُ الشّياعِ عِمع شيع، وشيع جمعه شيعة ﴿مِن فَبِلُ ﴾ أي بمن مضى من القرون السالفة الكافرة ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ فِشَكِ ﴾ أي من أمر الرسل والبعث والجنة والنار. وقيل: في الدين والتوحيد والمعنى واحد ﴿مُربِي ﴿ الله عَن عَمِي الله عَن مَا الله عَن الله عَنْ الله عَن الله عَن الله عَن الله عَنْ الله

تم بحمد الله تمسير سورة سبأ